

# الهنساج العقلي

فى دراسات العربية

تأليف ر مجردك إرة



أسسها أحمد محمد إبراهيم ستنة ١٩٢٨



اسم السلسلة: في التنوير الإسلامي.

است الكتساب: المنهاج العقلى في دراسات العربية .

تأليفُ: دكتور / محمد عمارة.

تاريخ النشر: مارس ١٩٩٨.

رقم الإيداع: ١٩٩٧/ ٣٧٦.

الترقيم الدولس: 3- 85.5 - 14 - 977 - 14 . I . S . B . N 977

الناشير و دارنهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع

المركز الرئيسي: ٨٠ المنطقة الصناعية الرابعة - مدينة السادس من أكتوبر

ت: ۲۸۷ - ۲۳۰ / ۲۱۱

فاكس: ٣٣٠٢٩٦ / ١١٠

مركزالتوزيع: ١٨ ش كامل صدقى – الفجالة – القاهرة . 🖳

ت: ٧٢٨٩٠٩٥ - ٥٩٨٨٠٩٥ / ٢٠

ادارة التشـــر: ٢١ ش أحمد عرابي – المهندسين – القاهرة ت: ۴۲۶۲۶۲۶ / ۲ قاكس: ۲۲۶۲۲۸۲ / ۲ قاكس: ۲/۲۶۲۲۸۲ / ۲۰

#### مقدمة

الأمر الذي لاشك فيه ، كما أعتقد ، أن دراساتنا اللغوية ، والنحوية منها بالذات ، قد أصبحت في مسيس الحاجة إلى شيء غير قليل من التطوير ، خصوصًا في هذه المرحلة التاريخية التي تشهد وعي الأمة العربية بجوهر تحررها الحقيقي من الاستعمار ، ومن ثم تشهد ذلك الاهتمام المتزايد بالطابع العربي ، والملامح القومية ، والسمات العربية والهوية الإسلامية لهذه الشخصية التي تتقدم بها أمتنا اليوم إلى العالم في مختلف المجالات ، . وهي أيضًا المرحلة التي يجمع فيها رواد هذه الأمة ، وأقاليمها ومراكز حضارتها على الاعتراف بالدور النامي والمتعاظم لمصر كقلب لهذا الوطن العربي الكبير ، .

وإذا كانت هذه الحقيقة تضاعف من مسئولية الذين يتصدون للدراسات النحوية في بلادنا ، فإن هناك حقيقة أخرى لابد وأن تصاحبنا وتزاملنا ونحن نتحدث عن أى تطوير أو إضافات يمكن أن نحدثها في هذا الجال ، ألا وهي أن التجديد في النحو ، وإعادة الصياغة ، والحذف أو الإضافة ، لابد لكل ذلك أن يرتكز على الأرض الصلبة ، أرض التراث الغنى المبدع الذي حفلت به العربية في هذا الجال . .

وإن أية دعوة إلى التجديد ، أو محاولة في هذا الميدان ، لاتنطلق من هذا المنطلق العزيز على أمتنا ، والنافع لها في ذات الوقت ، لن تكون أكثر من دعوة مشبوهة ، أو فقاعة محكوم عليها بالزوال ، مـ ثلهـا مـ شل الدعـوات التى شـاعت حـينًا من الدهر مستهدفة أن نكتب لغتنا بحروف لاتينية ، أو أن نجعل السيادة فى حقلنا الثقافى للهجات العامية ، والتى كان يحركها ، جهرة أو خفية ، الاستعمار وأعوان الاستعمار . .

#### 柴 柴 柴

وإذا كنا نعتقد بضرورة دراسة التراث النحوى والانطلاق منه فى أية عمليات تطويرية لهذا الفرع من فروع دراساتنا اللغوية ، فإن أحد أسباب هذا الاعتقاد هو أننا نؤمن بأن فى هذا التراث أنصارًا لهذا التطوير ، وأعلامًا أجلاء ، هم على طريق دراساتنا النحوية منارات هادية وعلامات طريق تستحث خطانا لنتسلم منهم المشعل ونكمل الشوط الذى قطعوا فيه العديد من الخطوات ، بل لانغالى إذا قلنا : أنهم بمدوننا بعناصر غير قليلة يمكن أن تساعدنا فى صياغة المنهج الأكثر دقة والأكثر أمنا فيما تريد أن نقدم عليه من تجديد وتطوير ، بل ويقدمون لنا « سوابق تاريخية » تساعدنا على الإجهاز على بعض الدعوات الرجعية الجامدة ، ولا نقول على الأمكان أبدع ما كان . .

وفي مقدمة هؤلاء الأعلام الذين نعنيهم ذلك الرائد العملاق «أبو الفتح عثمان بن جني» (٣٣٠ ـ ٣٩٢هـ ، ٩٤١ ـ ١٠٠١ م ) على أتنا نود قبل أن تنهى سطور المقدمة هذه أن تعترف بأن عنوان هذا البحث : ( المنهاج العقلى في دراسات العربية ) - كما يبدو في كتاب ( الخصائص ) لابن جنى - إن هذا العنوان إنما هو بالتأكيد أكبر من هذا البحث الذي نتقدم به الآن . . فليس هذا البحث بالذي يستطيع أن يوفي هذا الموضوع حقه من الدرس والاستقصاء ، ولا هو بالذي يستطيع أن يشفى غلة الباحث المتخصص في هذا الموضوع ، وليس مرجع ذلك هو الاختصار الكمى ، وصغر حجم هذا البحث فقط ، بل وكذلك الاختصار في كمية الجهد الذي بذل فيه . .

وليس هذا الاعتراف توعًا من التواضع الذي تواضع الباحثون على سوقه في مقدمات بحوثهم في العادة أو في غالب الأحيان ، وإغا هو نوع من الاعتراف بالحقيقة يدفعني إليه التقدير الكبير لابن جني وما في كتابه ( الخصائص ) من جهد عظيم وإضافات جديدة في ميدان الدراسات النحوية ، وأيضًا التقدير الموضوعي للمسئولية التي يتحملها الإنسان الجاد إذا ما أخذ على عاتقه أن يوقى مثل هذا الموضوع حقه من البحث والاستقصاء ...

غير أني مع هذا أشعر بقيمة كبرى لهذه الصفحات التي أتقدم بها . . وذلك لأسباب عدة أهمها :

أولاً : أننى لا أدرى إذا كان أحد قد تناول هذه الزاوية من زوايا دراسة ابن جنى لعلم النحو أم لا . . فإن كانت لغتنا قد حفلت بدراسة أو دراسات في هذه النقطة المحدودة فإن لي شرف سلوك الدرب الذي أرجو لكثير من دارسي نحونا السير فيه ، وإلا فإن لي شرف إثارة الموضوع ، مجرد الإثارة على أقل تقدير .

ثانيًا : أننى بهذه الصفحات أستجيب لرغبة نشأت ثم اعتملت في نفسى طوال قراءتى عن المعتزلة خاصة ، وبشكل أعم عن الذين استخدموا المنهج العقلى ، وأعلوا من شأن العقل في تراثنا العربى الإسلامى طوال تاريخنا الطويل . . إذ قرأت عُرضًا : أن أبا على الفارسي ، وتلميذه ابن جنى ، بل وابن جنى بالذات ، كان من أبرز الذين طبعوا دراستهم للنحو بالطابع العقلى الذي لا يخفى على متصفح لكتابه ( الخصائص ) فضلاً عن دارسه الجاد ، وهذه الرغبة كانت تلح على أن أطرق هذا الموضوع .

ثالثًا : أننى أرجو أن تكون هذه الصفحات عهدًا على نفسى الأوفى هذا الموضوع حقه في يوم من الأيام . .

## الكوفة والبصرة

### مدينتان ومدرستان

أنا لا أريد أن أقول أن ابن جنى كان وحيد عصره ، وفريد زمانه ، والبحر الذى تفرد بعلم مالم يحط به عالم عن سبقوه أو نسجوا على منواله ، على عادة ما كانت تصنع كتب التراجم التى حفل بها تراثنا ، ومقدمات التقريظ التى كنا نطالعها وصفًا للكُتُب والكُتَّاب قبل أن يحل النقد الحديث محل هذا التقريظ . .

وذلك لأنى أعتقد أن الإنسان ، أى إنسان ، والعالم ، أى عالم ، إغا هو ابن عصره ومجتمعه وبيئته وحضارته ، وأن عبقريته ونبوغه إغا تقاس باكتشافه للجديد الذى يضيفه إلى تراث أمته وحضارتها ، واستخدامه الأسلحة والأدوات الفكرية التى أبدعتها هذه الأمة في حل المعضلات التي تواجه الفكر الإنساني ، ومن ثم إغناء وإثراء هذا الفكر بالمبتكر والجديد . .

ومن هنا كان ابن جنى ، كما أعتقد ، ثمرة للعقل العربى الإسلامي الذي ساد مجتمع البصرة في القرن الرابع الهجرى ، وإضافة خلاقة لهذا العقل . . كان ثمرة طبيعية ، ليس فيها شذوذ ، بل ولا إعجاز ، لأنه كان من نوع الثمار التي هيئت هذه المدينة ، ذات البيئة الفكرية العقلية ، لكي تثمرها وتنضجها وتقدمها إلى الناس . .

ونحن نعلم أن الخلاف بين الكوقة والبصرة ، لم يكن عصبية مكانية ، وإن تكن هذه العصبية قد لعبت دورًا في الموضوع ، ولا كان اختلافًا في نسب القبائل التي قطنت كلاً منهما ، وإن كان بعض الباحثين يعطى هذا العامل كبير وزن في هذا الخلاف ، وذلك لأن هاتين المدينتين اللتين أصبحتا مدرستين فكريتين لم تكن علومهما ولا اختلافاتهما مقصورة على حدودهما ، بل إن الدارس في التراث العربي بفروعه العديدة ، يستطيع أن يلمس الملامح المميزة لكل مدرسة منهما في الفكر العربي الإسلامي لا في العراق فحسب ، بل وفي الشام ، ومصر ، والمغرب ، بل والأندلس أيضًا ، ومن ثم فلابد لنا من أسباب جدية تصلح أن تكون تبريرًا وقاعدة ترتكز عليها هذه الاختلافات ، وهذا التباين والتمايز في الملامح الفكرية ، ومن ثم تبريرًا لهذا الشمول والعموم ، .

ونحن مع الذين يرون أن البصرة قد ورثت تراثًا عقليًا منذ ما قبل الإسلام كان معينًا لها على أن تطبع فكرها ومدرستها بهذا الطابع العقلى الذي أورثتنا إياه . . وأنها كبيئة بحرية وتجارية كان لها من ذلك ما أعان على نضج واكتمال فكرها في هذا الاتجاه . . وأنها كانت في ذلك ـ على وجه الإجمال ـ على عكس الكوفة التي امتازت بالعلوم والمناهج التي لا تعطى الصدارة للعقل في دروب البحث والتحصيل . ولقد انسحب هذا التمايز بين المدرستين ، وكان لابد أن ينسحب ، على المراسات النحوية «فالنحو البصري هو في حقيقته مظهر من مظاهر الطابع العقلى الغالب على البصرة "(۱) .

<sup>(</sup>۱) طه الحاجري ( الجاحظ ، حياته وأثاره ) من ٣٧ . طبعة دار المعارف بحصر سنة 1977

وإذا كان بحثنا هذا سيقدم ابن جنى دليلاً على هذه الدعوى ، فإننا نجد في عالم نحوى أخر مثل « الكسائى » ( ١١٩ - ١٨٩هـ فإننا نجد في عالم نحوى أخر مثل « الكسائى » ( ١١٩ - ١٨٩هـ ٧٣٧ - ٢٠٥٥م) وفي منهجه في الدراسات النحوية النموذج الصادق والمعبر الأمين عن ذلك الطابع الذي طبعت به الكوفة «نحوها» ، وهو الطابع الذي لم يكن ثمرة لإحلال العقل في هذا المضمار المكان الذي أحله إياه البصريون ،

فالكسائى يهتم باللفظ أكثر مما يهتم بالمعنى ، ويتعبيرنا الحديث: يهتم بالشكل أكثر من اهتمامه بالمضمون ، ونحن نعلم أن الارتباط بين العقل والمعنى ، بين العقل والمضمون ، إنما هو أوثق وأكثر من الارتباط بين العقل والألفاظ . .

ولكن الكسائي يستخدم القياس في الدراسات النحوية ، ولايركن فقط إلى السماع ، فهو يختلف عن رواة الحديث وعلمائه ، وعن أهل الظاهر من الفقهاء ومفسري القرآن ، بل إننا نواه يعبر عن مذهبه ومنهجه في النحو فيقول :

> إنما النحو قياس يتبع وبه في كل أمر ينتفع فكيف نضعه في هذا الإطار؟؟ . .

ورغم أننا لانود الاستطراد والتفصيل في هذا الأمر ، إلا أننا نورد هنا استشهادين يستقيم بهما ما قلناه في هذا الموضوع .

فابن درستویه ( ۲۰۸ ـ ۳٤۷هـ ۸۷۱ ، ۹۰۸م) یقول: و سمع الکسانی الشاذ الذی لایجوز إلا فی الضرورة، فجعله أصلاً یقیس علیه، فأفسد النحو بذلك! و (۱).

<sup>(</sup>١) ( دائرة معارف الشعب ) م ٣ ص ٣٨١ طبعة القاهرة سنة ١٩٥٩ م .

ونحن لا نويد أن نوافق ابن درستوية على أن الكسائى قد أفسد النحو ، وإنما الذى نريده هو أن نلغت النظر إلى كلمتى « سمع » و « أصلاً » في هذا النص . . فالسماع عند الكسائى كان هو الأهم ، والمسموع والمروى كان هو « الأصل » الذى عليه هذا النوع من أنواع القياس الذى جعل منه الكسائى - والكوفيون عموماً - قاعدة دراساتهم للعلوم ومنها الدراسات النحوية . . .

بل إننا نلمح ذلك أيضًا في هذه القصة التي يرويها " الدوري " عندما يقول: « كان أبو يوسف يقع في الكسائي. ويقول: أي شيء يحسن ٢٩ . . إنما يحسن شيئًا من كلام العرب ، فبلغ ذلك الكسائي ، فالتقيا عند الرشيد ـ وكان الرشيد ( ١٧٠ - ١٩٣هـ ٧٨٦ - ٨٠٩م ) يعظم الكسائي لتأديبه إياه - فقال لأبي يوسف : ما تقول في رجل قال لامرأته : أنت طالق طالق طالق ؟؟ قال : واحمدة . قال : فإن قال لها : طالق أو طالق أو طالق ؟؟ قال : واحدة . قال : فإن قال لها : طالق ثم طالق ثم طالق ؟ ؟ قال : واحدة . قال : فإن قال لها : طالق وطالق وطالق ؟؟ قال : واحدة . فقال الكسائي يا أمير المؤمنين ، أخطأ في اثنتين ، وأصاب في التبتين . أما قبوله : أنت طالق طالق طالق ، فبواحده . . . لأن الاثنتين الباقيتين تأكيد ، كما تقول : أنت قائم قائم فائم ، وأما قوله : أنت طالق أو طالق أو طالق . فهذا شك ، فوقعت الأولى التي تتيقن . . . وأما الوجهان الباقيان فئلاث ، لأنه تسق ! » ١٠٠ . .

<sup>(</sup>١) المصنفر السابق م ٢ ص ٢٨٣

ونحن نريد أن تلفت النظر إلى أمرين في هذه القصة يدعمان ما ذهبنا إليه في هذا الأمر الذي نحن بسبيله :

الأول: أن أبنا يتوسف ( ١٦٣ - ١٨٣ هـ ، ٧٣١ - ٧٩٨ م) من أصحاب النظر العقلى في مبدان الدراسات الفقهية ، تعدث عن العلم الذي يحسنه الكسائي واصفا إياه بأنه « شيئًا من كلام العرب » . . . وكأنه يريد أن يعتبر المنهج العقلي الذي يتناز به هو على الكسائي الفارق الجوهري ، والعظيم بين علمهما . . وهو بهذا يشير إلى إغراق الكسائي في ميدان السماع والقياس على هذا المسموع مهما كان حظه من المنطق والعقل والشيوع .

الثانى: هو أن الطريق الذى أتبعه الكسائى الامتحان البي يوسف الفائلة المدو فيه بجالاء مالامح المنهج الذى يهتم باللفظ والشكل أكثر من اهتمامه بقضية المعنى والمضمون الموسف عندما نعرض هذه الصيغ التي سأل بها الكسائي أبا يوسف عندما نعرضها على عقلنا اليوم افلن نجيب فقط إجابة أبي يوسف ونقول كسا قال الاواحدة الله بل سنسأل اهل يريد هذا الرجل الذي يحلف هذه الأيمان أن يطلق زوجته ؟؟ الوتأسيسًا على نيته وعزمه الصادر عن روية واقتناع وإعسال عقل وفكر سيكون الجواب الما الكسائي فإنه لم ير من الفروق بين هذه الصيغ سوى الفروق الشكلية واللفظية الأنه كان لا يحفل بغير هذه الفروق ال

وهو لم يكن بدعًا في ذلك ، فلقد كانت مدرسة الكوفة على هذا الحال ، فهي الم تطق هذا النمط من التنظيم واستنساط القوانين ، والنظرة الشاملة التي هي أقرب إلى تجريد الفلاسفة إذ كان يعوزها هذا الطابع (١٠) ،

#### 200 000 200 200 000 200 200 000

ولم يكن أبن جنى مجرد ثمرة ناضجة لهذه البيئة العقلبة التى امتازت بها البصرة ، بل لقد كان ، بالإضافة إلى ذلك ، أحد تلامذة مدرسة بصرية امتازت باعتمادها على العقل ، وثقتها في قدراته إلى أبعد أخدود . . ألا وهي مدرسة الاعتزال . . والمعتزلة هم جماعة من المتكلمين أقاموا مذهبهم على النظر العقلي ، فهم يتولون تعاليم الدين تأويلاً يتفق والعقل ، على خلاف أهل السنة الذين كانوا يأخذون بظاهر القرآن والحديث ""

وكان أولى بهذا المنطق العقلى الذي جعله المعتزلة فيصل التفرقة في أهم قضايا العقيدة ، وفي مقدمتها قضية التوحيد ، وما يرتبط بها من قضايا صفات الله عز وجل - والعدل وما يرتبط بها من حديث عن أفعال العباد . . كان أولى بهذا المنطق العقلى أن يعرف طريقه إلى ميدان الدراسات النحوية وهو ما قام به عالمنا الجليل ابن جني . . .

<sup>(</sup>١) د. طه الحاجري (الجاحظ، حياته وأثاره) ضي ٣٧

<sup>(</sup>١/٢) المُوسُوعَة الفلسفية المختصرة) ص ٣٢٨ - طبعة القاهرة حـــة ١٩٦٣ -

ولم تكن هذه المدرسة الفكرية الهامة مجرد صدى عربي لفكر اليونان والإغريق ، كما يزعم ذلك بالنسبة للحضارة العربية عمرماً عدد من مفكرينا العرب الذين تبعوا في ذلك بعض المستشرقين الدين يرى أحدهم " أن كل أفكار المعتنزلة أثر من أثار الفلسفة الإغريقية في تطبيقها على التوحيد الإسلامي الله وإنما كانت مدرسة عربية أصيلة استفادت من الثقافات والحضارات والثراث غير العربي ، الذي عُرِّب وشُرح وكسته البيئة العربية بطابعها ومالامحها . . ونحن نجد في الجاحظ ( ١٥٠ ـ ٢٥٥هـ ، ٧٦٧ ـ ٨٦٨م ) وهو أحد أعلام المعتزلة ، وأحد الذين تأثر بهم ابن جني مصداقًا لهذه الأصالة التي امتازت بها هذه المدرسة ، فهو رغم إعجابه بأرسطو (٣٨٤ ـ ٣٢٢ ق م ) الذي يسميه " صاحب المُنطق # إلا أنه كثيرًا ما ينتقده ويخالفه في الرأى كأنْ يقول مثلاً \_ ا زعم صاحب المنطق .... ( ثم يحكي أشياء حدّث بها أرسطو ، ثم يعقب ) . : وهذا كلام غير صحيح لم يأت في أخبار الأواثل ولا الأواخر ""» وكشيراً ما تكون أمثال انتقادات الجاحظ هذه لأرسطو ثمرة لملاحظة الجاحظ وتجربته ، وهي من أثمن ما أضافه العقل العربي الإسلامي إلى فكر اليونان والإغريق.

ونحن إنما نحرص على تأكيد هذه الحقيقة ، لأننا نعرف أن منطق أرسطو الذي ساد في الدراسات النحوية ، في عصر ازدهار

هذه الدراسات ، لم يكن دائمًا وباطراد هو المنهج الذي استخدامه اس جنى في دراساته النحوية ، لا لأن اخروج على هذا المنطق الصورى كان طابع المعتزلة ، ولا لأن هذه المدرسة العقلية العربية الإسلامية قد طورت هذه الأداة من أدوات التفكير الإنساني ، وإنما لأن ابن جنى هذا كان صاحب شخصية مستقلة حتى عن كثير من المعتزلة ، كما كان نطأ متميزًا عن أغلب النحاة البصريين . ومن هنا فإن الإشارة إلى الأصالة العربية للمنهج العقلي عند المعتزلة إنما عثل بالنسبة لنا سلمًا نرقى به إلى رؤية الأصالة العربية في منهج ابن جنى ، كما سنلمس ذلك بعد حن .

وإذا كان الطابع العقلى للبصرة قد مثّل الإطار الذى اكتنف حياة ابن جنى وثقافته ، وإذا كانت المدرسة الاعتزالية بتراثها الفكرى الكبير قد كانت بالنسبة له أمّا ومهدًا ومركز جذب وإشعاع ، فإن هذين العاملين لم يكونا وحدهما أصحاب الفضل في هذا النضج العقلى الذي غثل في عالمنا الكبير . . فابن جنى قد عاش أخصب السنوات التي شهدت فيها البصرة قيام تلك الجماعة الفلسفية الخطيرة الشأن والتي عرفت باسم ( إخوان الصفاء وحلان الوفاء ) والثي تأسست في البصرة حوالي ٣٦٠ هـ ( ٩٧٠ م ) أي وابن جنى في الثلاثين من عمره .

ونحن نعلم أن هذه الجماعة الفلسفية العقلية التى أثرت تأثيرًا كبيرًا فى الفكر العربى الإسلامي إغا كانت إحدى التنظيمات الشيعية الإسماعيلية ، وأن رسائلها الشهيرة إغا كانت أعمالاً فكرية أبدعها الدعاة الشيعيون فى مواطن كثيرة ومدن عدة من أهمها مدينة " سلمية " من أعمال حماة فى سوريا" ، وأنهم كانوا " يريدون قلب النظام السياسي المسيطر على العالم الإسلامي يومئذ ، وهم بتوسلون إلى ذلك بقلب النظام السياسي المسيطر على حياة المسلمين أيضًا ، وهم يسلكون فى ذلك مسلك على حياة المسلمين أيضًا ، وهم يسلكون فى ذلك مسلك جماعات سبقتهم فى العالم القديم أظهرها جماعة الفيثاغوريين فى كحظ الفيثاغوريين ، فقد وفق الإسماعيليون إلى وجود سياسي كحظ الفيثاغوريين ، فقد وفق الإسماعيليون إلى وجود سياسي مكن لهم فى بعض الأرض ، ، ، « (1) ،

فكيف كانت هذه المدرسة الشيعية الإسماعيلية أحد المصادر الهامة التي أثرت في تفكير ومنهج ابن جنى ، على ما بين الشيعة والمعتزلة من خلافات ؟؟ .

الحقيقة أننا نرى في الطابع العقلي عند المدوستين وجه الشبه الذي ربط بينهما ، والطريق الذي حمل تأثيراتهم العقلية والفلسفية إلى دراسة النحو عند ابن جني كما سندلل عليه بعد حين . .

<sup>(</sup>١) عارف تامر ( القرافطة ) ص ٢٣ ، ٢١ طبعة بيروت :

<sup>.</sup> ١٣. عند حسين { دائرة معارف أشعب أ م فاص في ٦٠

ولم يكن ابن جنى هو المعتزلي الوحيد الذي وضحت صلته الفكرية بجمعية إخوان الصفاء ، فلقد « كان أبو حيان التوحيدي ( المتوفى سنة ( ٤١٤ هـ ١٠٢٣ م ) المعتزلي تلميذًا لهم ، إن مم يكن عضوًا عاملاً في جمعيتهم « ١٠١ وإن كان قد حاول أن ببعد عن نفسه تلك الشبهات التي كثيرًا ما اتجهت إليه في هذا المقام .

وحتى تتضح لنا تلك الصلة بين إخوان الصفاء وبين ذلك النحو الذي نحاه ابن جنى في كتاب ( الخصائص ) ، نشير إلى ذلك الحديث الذي وجهه الوزير صمصام الدولة : « حدثني عن شيء هو أهم من هذا إلى ، وأخطر على بالى : إني لا أزال أسمع من «زيد بن رفاعة» أن قولاً يريبني ، ومذهبًا لا عهد لى به ، وكناية عما لا أحقه ، وإشارة إلى ما لابتوضح شيء منه . يذكر الحروف ويذكر اللفظ ، ويزعم أن الباء لم تنقط من تحت واحدة إلا لسبب ، والتاء لم تنقط من قد والألف لم تهمل إلا لعلق ، والألف لم تهمل إلا لعرض ، وأشباه هذا ، وأشهد منه في عرض هذا دعوى يتعاظم بها ، وينشفخ بذكرها . . فما حديثه ؟ وما شانه ؟ وما

 <sup>(</sup>۱) تا فيليب جنى وأتجربن (اثاريخ العرب) ص ۲ . ص ٤٥٦ . طبعة بيروت سنة ۱۹۵۳م

<sup>(</sup>٣) وهبو من أعلام إخوان الصنقاء .

<sup>(</sup>٣) ( دائرة معارف الشعب ) م.٥ . ص ٤

فإذا علمنا أن : ابن جنى قد توفى ٣٩٢ هـ (سنة ١٠٠١ م) علمنا وأن أبا حيان التوحيدي قد توفى ٤١٤ هـ (سنة ٣٩٢) ، علمنا أن ابن جنى قد عاصر ، إن لم يكن عاشر ، « زيد بن رفاعة » هذا ، وأنه قد تأثر بهذا الطابع الذي استحدثه إخوان الصغاء في الدراسات النحوية ، بل إن كتابه « الخصائص » ليؤكد متانة الصلة بينه وبين إخوان الصفاء ، ويقطع بصحة وجهة نظرنا عندما نقول : إن هذه الجماعة كانت العامل الثالث الذي أثر في ابن جنى ، وإنه إنما كان نبنًا طبيعيّاً وثمرة ناضجة للبصرة ، والمعتزلة ، وهذه الجماعة الفلسفية السياسية التي أثرت فيه وفي عصرها أبلغ التأثه .

### منهوابن جني ؟؟

وما كان فضل عالم فذ كابن جنى ليخفى على معاصريه ، ولا ليحجب عن العلماء والأدباء العرب الذين كتبوا التراجم وأرخوا لنشأة العلوم وتطورها .

فنحن نقرأ في ( معجم الأدباء ) لياقوت الحموى أن المتنبى وحدة ويقول : « هذا رجل لايعرف قدره كثير من الناس » ! فإذا علمنا أن المتنبى كان مقالاً إلى حد كبير في الثناء على النحلة ، وأنه كان يكره في الثناء على النحلة ، وأنه كان يكره في أكثرهم الجمود والإحجام عن الاحتجاج بشعره ، وان ثقته في « ذكائهم » و « حذقهم » لم تكن كبيرة ، إدا علمنا ذلك ، كانت لشهادته هذه لابن جني قيمة أكبر نما تعطيه للوهلة الأولى ، يضاف إلى ذلك أن المتنبى لم يكن مجرد شاعر فحل ، ولا أمير للشعر في عصره ، وإنما كان صاحب نظر وفكر ، وله في الفلسفة والحكمة مقام غير قليل .

وإلى جانب تحديد ياقوت لتاريخ ميلاد ابن جنى بسنة ثلاثين وثلثمائة للهجرة ( ٩٤١ م ) ولوفاته بسنة اثنتين وتسعين وتلثمائة هجرية ( ١٠٠١ م ) في خلافة القادر العباسي ، نجده واصفًا إياء بأنه « كان من أحدق أهل الأدب ، وأعلمهم بالنحو والتصريف ، صنف في ذلك كتبا برز فيها على المتقدمين ، وأعجز عن مثلها المتأخرين «الله .

<sup>(</sup>١) كتاب الخصائض - التصدير . طبعة القاهرة سنة ١٩١٣ م

وعلى الرغم من أن ابن جني قـد ولد وعـاش في عصـر كـانت سطوة المدرسة الاعتزالية فيه قد زالت ، وأصبحت السيطرة الفكرية فيه لأهل الحديث . وألف كتبه في ظل الفترة الزمنية التي قال عنها المؤرخون للفكر العربي الإسلامي: إنها هي التي أديل فيها لأهل السنة من المعتزلة ، الذين احتضنت الدولة مذهبهم في عهود المأمون والواثق والمعتصم ، على الرغم من ذلك إلا أنه يقدم لنا بين يدي كتابه . ( الخصائص ) . إعلانًا عن الترامه الفكرى عذهب الاعتزال ، فيقول في بداية المقدمة : «اخمد لله الواحد العدل القديم . . . «(١١) . ولعل هذه الشجاعة الأدبية التي امتاز بها ابن جني ، إلى جانب غزارة علمه وتمكنه من فن الجدل. واستيعابه الجدير بالإعجاب لعلوم عصره ، لعلى ذلك كان من أبرز الصفات التي جعلت من كتابه ( الخصائص ) تجسيدًا للطابع العقلي الذي امتاز به فكر هذا العالم الجليل ، ولعل في شهادة المتنبى بنبوغ ابن جنى ما يلفت نظرنا إلى أن هذا النبوغ إنما كان مبكرًا ، وخاصية عرفتها حياة عالمنا الجليل من صغره . لأن المتنبي قد مات وابن جني في الرابعة والعشرين من عمره : وفي ذلك دليل على أن عمر نبوغه إنما كان عمر سني حياته ، وأن في ذلك أحد مصادر الغني الفكري الذي أثمرته هذه الحياة.

 <sup>(</sup>۲) المصدر السابق ص ۲ . . . وفي هذه العمارة ، التي قد لاتثقت نظر البعض - إشارة إلى أهم أصول المعتزلة في ٥ التوحيد ١ و ٥ العدل ١ ، وهم الذين كانوا يسمود (أهل العدل والتوحيد)

# ♦♦ (منهج البحث في (الخصائص)

وابن جنى لا يدعنا نستشف منهجه الفريد في البحث والدراسة من خلال تناوله للقضايا العديدة التي احتواها كتابه الكبير. وهو لو اقتصر على ذلك لما كانت هناك صعوبة في إدراك هذا المنهج من خلال طريقة التناول التي تطالعنا في كل صفحة وفي كل باب . .. وإنما نحن نجده يحدد لنا في وضوح واستقامة منهجه وسبيله . ويتحدث عن مهمة كتابه هذا فيقول: « إن هذا الكتاب ليس مبنيًّا على حديث وجوه الإعراب ، وإنما هو مقام القول على أوائل أصول هذا الكلام ، وكيف بدئ وإلى من نحى ، وهو كساب يتمساهم ذوو النظر من المتكلمين ، والفقهاء ، والمتفلسفين ، والنحاة ، والكتاب ، والمتأدبين ، التأمل له ، والبحث عن مستودعه ، فقد وجب أن يخاطب كل إنسان منهم بما يعتاده ، ويأنس به ، ليكون له سهم منه ، وحصة فيه (١) » فهو ليس كتاب « نحو » يكتب للنحاة ولطالبي النحو ، بقدر ما هو كتاب يوضع لفلسفة النحو وللبحث عن « أوائل أصول هذا الكلام » ثم هو يوضع للمثقفين والعلماء العرب جميعًا ، ومن ثم فلابد وأن تكون الوشآئج بينه وبين سائر ألوان الفكر العربي شديدة الاتصال .

وكتاب له هذه الخاصية الهامة والحيوية ، لابد وأن تكون المكتبة العربية في أمس الحاجة لوجوده ، ولابد وأن يكون غيابه عنها

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ض ٦٨

دليل قصور تلحق تبعته بالذين تقدموا ابن جنى فى دراسة هذا الموضوع ، ومن ثم نجده يتحدث بفخر واعتزاز عن كتابه هذا واصفًا إياه بـ " أنه من أشرف ما صنف فى علم العرب ، وأذهبه فى طريق القياس والنظر . . . وأجمعه للأدلة على ما أودعته هذه اللغة الشريفة من خصائص الحكمة ، ونيطت به من علائق الإنقان والصنعة ، فكانت مسافر وجوهه ، ومحاسر أذرعه وسوقه . تصف لى ما اشتملت عليه مشاعره ، وتجىء إلى بما خيطت عليه أقرابه وشواكله ، وترينى أن تعريد اللكل من الفريقين : البصريين والكوفيين عنه ، وتحاميهم طريق الإلمام به . . . إنما كان لامتناع جانبه . . . وذلك أنه لم نر أحدًا من علماء البلدين تعرض لعمل أصول علم النحو ، على مذهب أصول الكلام والغقه \* (\*) .

وهكذا نجد أن ابن جنى يحدد لنا منذ البداية منهج بحثه ، ومن ثم المهمة التى ابتغاها من وراء تأليف هذا الكتاب ، كما نجده وقد بدأ لنا منذ البداية عملاقًا يدعوه المنهج العلمى والثقة بالنفس إلى الارتفاع فوق العصبية للبصرة ضد الكوفة ، فيقدم على توجيه النقد إلى المدرستين لهروبهما من اقتحام الميدان الذي اقتحمه هو ، والذي قدم لنا ( الخصائص ) كديوان لرحلته الرائدة يحوى بين دفتيه هذا الجهد العلمى النبيل .

وحتى نستطيع أن ندرك صدق ابن جنى فى حديثه هذا لابد لنا من نظرات فى صفحات كتابه هذا وأبوابه ، ولابد من وقفات : ولو قبصيرة عند بعض الملامح والمسيزات التى تؤكد قيام هذا الكتاب فى المكان والإطار الذى أبصرنا وجوده فيه . .

<sup>(</sup>١) تعريد ! هرب وقرار . (٢) الخصائض ، ض ٣٠ ٢٠

# ♦﴿ الخَسلق والإبسداع ﴾

لعلنا لانكون منصفين لابن جنى ، ولا موفين حقه وقدره من التقويم الموضوعى ، بل ولا دقيقين فى تعبيرنا إذا نحن اعتبرنا الجهد الذى أودعه كتاب ( الخصائص ) ما بمكن أن يندرج تحت عنوان التطوير » و « التجديد » . . ذلك لأن الذى صنعه ابن جنى كان أكثر من ذلك ، وغير ذلك عامًا فلقد كان عمله هذا خلقًا جديدًا ، وإبداعًا لم يسبق إليه فى العربية بشكل متكامل ، وعلمًا جديدًا ، يتقدم به إلى الناس مستوفيًا لخصائص العلم الجديد وشرائطه .

ومن ثم فكان لابد لابن جنى أن يواجهه مهمة أصعب من تلك التي يواجهها المحدود في العلوم ، وكان لابد له من أن يناقش الاتجاه الحافظ ، الذي يعادي ، أو لا يرحب بالخلق والإبداع . .

ونحن نجده يحكى لنا صورة من ذلك الجدل ، واللجاج ، وبعضاً من تلك الحجج ، التي كانت ترمى في طريق الذين يطرقون الأبواب التي لم تطرق من قبل ، أو يفتحون النوافذ التي ظن الأقدمون أنها لن تفتح في يوم من الأيام ، فيقول : « . . إن ينبغ في الأصحاب نابغ فينشئ خلافًا ما ، على أهل مذهبه ، فإذا سمع خصمه به ، وأجلب عليه ، قال : هذا لايقول به أحد من الفريقين أنا ، فيخرجه مخرج التقبيح له ، والتشنيع عليه . . . ولعمرى إن هذا ليس بموضع قطع على الخصم . . . لأن للإنسان أن يرتجل من المذاهب ما يدعو إليه القياس ، مالم يلو بنص ، أو ينتهك حرمة شرع أنا » .

<sup>(</sup>۲) الخصائص . ص ۱۹۹ . ۱۹۹

<sup>(</sup>١) يويد الكوفيين والبصريين

ونحن نتعلم هنا من ابن جنى كيف تكون الثورة العلمية جادة وسفيدة ، وكيف يكون الابتكار والخلق و « الارتجال » ، بل وسخالفة الإجماع محكومًا بإطار العقل والقياس ، وكيف يمكن للباحث أن يثول النص دون أن « يلوى » هذا النص ، أى دون أن «يلوى عنق الحقيقة» كما نقول نحن في التعبير الحديث . . وأيضا دون انتهاك حرمة الشرع والناموس . أى قانون المحث وقواعد العلم ..

وابن جنى يزيد هذه القضية الخصبة ، التى لا زلنا نعيشها اليوم ، والتى ستعيشها أجيال إنسانية قادمة ، يزيدها وضوحًا وجالاءًا فيقول : « إن إجماع أهل البلدين إغا يكون حجة إذا أعطاك خيصيمك يده ألا يخالف المنصوص والمقيس على المنصوص ، فأما إذا لم يعط يده بذلك فلا يكون إجماعهم حجة عليه : وذلك أنه لم يرد بمن يطاع أميره في قيران ولا سنة أنهم لا يجتمعون على الخطأ . . إلا أننا مع هذا الذي رأيناه ، وسوغنا مرتكبه ، لا نسمح له بالإقدام على مخالفة الجماعة . . إلا بعد أن يناهضه " إتقانًا ، ويثابته عرفانًا ولا يخلد إلى سانح خاطره : ولا إلى نزوة من نزوات تفكره . . وقد قال أبو عشمان عمرو بن بحر الحاحظ : ما على الناس شيء أفسر من قبولهم : ما ترك الأول للآخر شيئًا ! (٢) » . ولعل في هذه العبارات الهادية التي يصور بها ابن جني الطريق إلى الخلق والابتكار ما يعيننا على أن نتصور ذلك الشيخ الجليل ، ونتخيل مكانته في تراثنا العربي كعلامة بارزة من علامات ومعالم الطريق . . .

<sup>(</sup>۱) أي يناهض رأى الجماعة . (۲) الخضائض ، ص ١٩٨ ، ١٩٧ ، ١٩٨

وهى عبارات واضحة وقاطعة فى الاحتجاج ، وإن كنا نود الإشارة إلى تعبيره الذى يقول فيه : « والمقيس على المنصوص « لأننا نلمح فيه مذهب ابن جنى الذى يفرق بين القياس على النص ، وبين القياس كمعيار عقلى ، والأول قد استعملته الكوفة فلا فضل فيه للبصرة عليها ، أما الثاني فلقد كان أوضح ما يكون في البصرة ، وأكثر وضوحًا لدى المعتزلة ، وهو الذى أدخله ابن جنى ميدان الدراسات النحوية فكان أداة التجديد والخلق والإبداع الذى سبق إليه الكثيرين .

# الاستقلال في الرأى

ولقد كان طبيعياً ومنطقياً مع هذا المذهب الذي ذهب إليه ابن جنى ، في الخلق والإبداع ، أن يكون صاحب شخصية مستقلة ، وطابع متميز ، وألا يدع لمدرسة عليه سلطانًا إلا بقدر حظ حججها من موافقة القياس العقلى ، وألا يسمح لمذهب أو جماعة بأن «تحتويه» فكرياً ، فيلتزم بآرائها دون اقتناع ، أو يدافع عن بعض مالا يراه مقنعًا من حججها حتى وإن كان يرى في حجج أخرى لها ما يقنع ، وما هو جدير بالتبنى والالتزام . .

ولقد رأينا كيف انتقد الكوفيين والبصريين على السواء حين أشار إلى هروبهم وفرارهم من دراسة هذا العلم الذي افتتح هو ميدان الدرس فيه ... كما رأيناه يقف موقف المتحرر من الالتزام برأى الجماعة ولا يرى عصمتها من الاجتماع على الخطأ ... كما نجده وهو المعتزلي الذي يتحدث عن الجاحظ ، وهو أحد أعلام المعتزلة في عصرهم المتوسط ١١ بكثير من الاحترام والتقدير - نراه لايجامله ولايهادنه إذا ما خالفه في رأى ارتأه ... فهو ، مشلا ، يقول : ويحكى عن الجاحظ ... أنه قال : قال النحوبون : إن أفعل الذي مؤنشه فعلى لا يجتمع فيه الألف واللام ومن ، وإنما هو بمن أو بالألف واللام : نحبو قبولك : الأفيضل منك ، والأحسن ، وأحسن من جعفر ، ثم قال : وقد قال الأعشى :

فلست بالأكثر منهم حصا وإنما العزة للكاثر

<sup>(</sup>١) الفكر المعربي ومكانه في التاريخ ، لديلاسي أوليوي : ترجمة د . قام حدد ص ١٤٢

ورحم الله أبا عثمان ، أما أنه لو علم أن ( من ) في هذا البيت ليست التي تصحب أفعل للمبالغة نحو أحسن منك وأكرم منك ، لضرب عن هذا القول إلى غيره مما يعلو فيه قوله ، ويعنو لسداده وصحته خصصه ، وذلك أن ( من ) في بيت الأعشى إنما هي كالتي في : أنت من الناس حر ، وهذا القوس من الخيل كريم ، فكأنه قال : لست من بينهم بالكثير الحصا ، ولست فيهم بالأكثر أخصا » الله .

وهذه الإشارة التي استشهدنا لها بهذا الشاهد من كلام ابن جنى ليست ضعيفة الغناء ، ولا قليلة الفائدة ، ولا قاصرة في مغزاها حيال التدليل على استقلال شخصيته ، وخاصة إذا علمنا أن ابن جنى ، كما قدمنا ، كان معتزليًا في عصر دالت فيه دولة المعتزلة ، فكان من الطبيعي أن « ينكمش « أعلامهم وقادتهم ومفكروهم بعضهم نحو بعض ، وأن يسود وسطهم شعور الأقلية المضطهدة ، وهذا الشعور تعيشه وتتنفسه كل الأقلبات فكرية كانت أو عرقية أو دينبة ، وهو يجعلها تحجب عن الغير أخطء المخطئين من أفرادها ، وتحول بين الضوء وبين أن يسلط على ما في بنائهم الفكري من ثغرات ، ولكن هذا الشعور وذلك الإحساس ، ما كان ليمنع ابن جني ، من تناول الجاحظ بالنقد وأراثه بالتفنيد . لأن شيئًا أنحر كان يتحلي به ابن جني ، أكبر من شعور الأقلية الفكرية بالتضامن والدفاع عن الإخوة « مظلومين أو ظالمين » . هذا الشيء هو الشجاعة الفكرية النابعة من شخصية مستقلة لا تلتزم إلا بما تؤمن به صحيح الإيمان .

<sup>(</sup>۱) الخصالص مِي ۱۹۲، ۱۹۳، ۱۹۳،

# • مستوى البراهين النحوية

### ومكان النحو من تصنيف العلوم

وها نحن نجد ابن جني ينقل طوفًا من المعركة المحتدمة بين المعتزلة والفقهاء من أهل السنة ، إلى كتابه ( اخصائص ) . ولكن في إطار دراساته النحوية ، فهذه اللغة التي لاتعني بالنسبة لأهل السنة ، والفقهاء منهم خاصة ، أكثر من ، خادم مقدس ، للقرآن الكريم أو المأثور من الحديث ، ينتزعها ابن جني من هذا "المستوى " ومن هذه " المرتبة " ليرتفع بها الكثير من الدرجات . . فهو يرى في عللها من الآثار العقلية ، و « البصمات " الفكرية ما يجعلها أرقى من علل الفقه والفقهاء ، وكأنه . عن هذا الطريق ، -ومن هذا الباب ـ يرتقي بها من المرتبة التي وضعها فيها الفقهاء . . وهو كمعتزلي برى في علم الكلام ، والذي يقوم على استخدام المنطق والقياس العقلي ، علما ذا علل أرقى بكثير من علل الفقه والفقهاء . وهو كمعتزلي نحوى كذلك يأتي ليلحق علل النحو بعلل علم الكلام ، وليقدم منزلتها على المنزلة التي يقف فبها الْفَقَه والْفَقَهَاء . . فيقول : « إِنْ عِنَا جِلَّ النَّحُونِينَ ، وأَعِنِي بِذَلِكَ ا حذاقهم المتقنين ، لا ألفافهم المستضعفين ، أقرب إلى علل المتكلمين منها إلى علل المتفقهين ، وذلك أنهم إنما يحيلون علي الحس الله ويحتجون فيه بثقل الحال أو خفتها على النفس ،

<sup>(</sup>١) المراد بالخس - هنا - : العقل

وليس كذلك حديث علل الفقه ، وذلك أنها إنما هي أعلام وأمارات لوقوع الأحكام ، ووجوه الحكمة فيها خفية عنا ، غير بادية الصفحة لنا ، ألا ترى أن ترتيب مناسك الحج ، وفرائض الطهور ، والصلاة ، والطلاق ، وغير ذلك ، إنما يرجع في وجوبه إلى ورود الأمر بعمله ؟؟ . ولا تعرف علة جعل الصلوات في اليوم والليلة خمسًا دون غيرها من العدد ، ولا يعلم أيضًا حال الحكمة والمصلحة في عدد الركعات ، ولا في اختلاف ما فيها من التسبيح والتلاوات إلى غير ذلك مما يطول ذكره ، ولا تحظى النفس بعرفة السبب الذي كان ذلك له ومن أجله ، وليس كذلك علل النحويين » الله المحويين » الله المحويين » الله المحويين » الله ومن أجله ، وليس كذلك علل النحويين » الله ومن أبيله ، وليس كذلك علل النحويين » الله ومن أبيله ، وليس كذلك علل النحويين » الله المحويين » الله ومن أبيله ، وليس كذلك علل النحويين » الله المحويين » الله ومن أبيله ، وليس كذلك علل النحويين » الله المحويين » الله ومن أبيله ، وليس كذلك علل النحويين » الله المحويين » الله ومن أبيله الله ومن أبيله ، وليس كذلك علل النحويين » الله المحويين » الله ومن أبيله الله ومن أبيله الله ومن أبيله ، وليس كذلك علل النحويين » الله ومن أبيله » وليس كذلك علل المحويين » الله ومن أبيله ومن أبيله » الله ومن أبيله » الله ومن أبيله » وليس كذلك علل المحويين » الله ومن أبيله » وليس كذلك على المحويين » الله ومن أبيله « ومن أبيله » وليس كذلك على المحويين » الله ومن أبيله » وليس كذلك على المحويين » الله ومن أبيله » الله ومن أبيله « ومن أبيله » وليس كذلك على المحرود » والمحرود »

ثم يعود ابن جتى ، شأنه شأن العالم الدقيق التعبير ، فيحدد بدقة مكان علل النحو من علل علم الكلام ، فهو وإن كان يقرر سموها على علل الفقه ، إلا أنه لا يزعم لها نفس المستوى البرهانى الذي تتمستع به علل أهل الكلام ، بل يقول : « لسنا ندعى أن علل أهل العربية في سمت العلل الكلامية البتة ، بل ندعى أنها أقرب إليها من ألعلل الفقهية « أن وهو يعلل ذلك بأنها لم « تبلغ قدر علل المتكلمين ، ولا عليها براهين المهندسين » أن ثم يضرب لنا مثلاً نستبين منه ذلك الفارق بينها وبين علل أهل الكلام ، فيتحدث عن علل النحو قائلاً : إنه « لو نكلف متكلف نقضها لكان ذلك مكان ذلك ميز قياس ومستثقلاً ، ألا تراك لو تكلفت تصحيح فاء ( ميزان ) و ( ميعاد ) لقدرت على ذلك

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٤٦ ٤٠٠

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٥٢

<sup>(</sup>٢) الصدر السانق ص ١٦

فقلت: يوزان ويوعاد . . . ولينست كذلك على المتكلمين ، لأنها لا قدرة على غيرها ، ألا ترى أن اجتماع السواد والبياض في محل واحد عننع لا مستكره ، وكون الجسم متحركًا ساكنًا في حال واحدة فاسد ، لاطريق إلى ظهوره ، ولا إلى تصوره ، وكذلك ما كان من هذا القبيل ، فقد ثبت بذلك تأخر علل النحويين عن على المتكلمين ، وإن تقدمت علل المتفقهين » الله .

وهكذا نجد أن ابن جنى قد حاول من خلال تقديمه درجة علل النحو ومستواها على علل الفقه أن يعلو بقدر هذا العلم على قدر الفقه ، وبقدر علماء العربية على منزلة الفقهاء ، ومن ثم نراه قد أحل علوم العربية ، في ميدان ترتيب العلوم ، مكانًا بارزًا ورفيعًا .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق في ١٤٨ - ١٤٩٠ .

### النظرة الكلية

وكأثر من أثار المنهج العقلى والطابع الفلسفى عند ابن جنى ، نراء يتحدث عما بين الألفاظ النحوية والأحوال التي نظراً عليها ، والظواهر الإعرابية التي تنتابها ، من أسباب ومسببات ، وعلاقات ، بحيث يقدم لنا العلل اللحوية وهي أقرب ما تكون إلى القوانين العلمية ، والتعليلات العقلية انتي تتناول القضايا في عمومها وشمولها وكلياتها ، دون أن ينظر إلى المسائل نظرة وحيدة الجانب ، أو يغرق في كل جزئية على حدة دوغا ربط للجزئيات بعض بهدف التعميم والشمول ...

ولعلنا نذكر تلك اخاصية . التي نسبها الوزير "صمصام الدولة" الي جماعة إخوان الصفاء عثلة في أحد أعلامها " زيد بن رفاعة " عندما نسب إليه أنه " يذكر الحروف ويذكر اللفظ ، ويزعم أن الباء لم تنقط من تحت واحدة إلا لسبب ، والتاء لم تنقط عن فوق التتين إلا لعلة ، والألف لم تهمل إلا لغرض " أنا كما نذكر أننا قد سبق وأشرنا إلى أن هذا النحو في الدراسة النحوية قد سلكه ابن جني ، وبحن نزيد على ذلك أننا نرى أن ابن جني ، في هذا الباب ، إنما كان يبصر في الألفاظ وعلاقاتها، والحروف وشبهها، والحركات وتناسبها ، علاقات جدلية ، ونوعامن التبادل والتوافق ، لم يتخذ قواعده المحددة في منهج البحث والتفكير إلا

<sup>(</sup>١) دائرة معارف الشعب م ٥ ص ٤ .

في (المنطق الجدلي) أو العلمي في العصر الحديث .. فهو ، مثلاً ، يتحدث عن علاقة الحروف بعضها ببعض ، وأخركات بعضها ببعض ، فيقول : « فكما يحسن تألف الحروف المتفاوتة ، كذلك يحسن تتابع الأحوال المتغايرة ، على اعتدال وقرب ، لا على إيغال في البعد ، وكذلك كان مثال فعل أعدل الأبنية ، حتى كثر وشاع وانتشر ، وذلك أن فتحة الفاء ، وسكون العين ، وإسكان اللام ، أحوال ، مع اختلافها ، متقاربة » (1) .

وهو يتحدث عن أن سبه لفظ بلفظ ليس نوعًا من التبعية ، ولا شبهًا يربط به لفظ إلى الأخر كما يرتبط التابع بالمتبوع ، وإنما هو نوع من التفاعل المبنى على العلاقات المشتركة ، ثم يقدم غوذجًا طيبًا لذلك عندما يقول : ٣ . . . عادة للعرب مألوفة ، وسنة مسلوكة ، إذا أعطوا شيئًا من شيء حكما ما ، قابلوا ذلك ، بأن يعطوا المأخوذ منه حكمًا من أحكام صاحبه ، عمارة لبينهما ، وتتميمًا للشبه الجامع لهما ، وعليه باب ما لا ينصرف : ألا تراهم فأعربوه ؟؟! » الاسم بالفعل فلم يصرفوه كذلك شبهوا الفعل بالاسم فأعربوه ؟؟! » (١) .

بل هو يذهب إلى أن العرب ، إمعانًا منها في ذلك الربط بين الأشياء ، وإيغالاً منها في هذه النظرة الشمولية الكلية ، لم يكتفوا بأن يلحقوا الفروع بالأصول ، وإنما « قد دعاهم إيشارهم لتشبيه الأشياء بعضها ببعض أن حملوا الأصل على الفرع ، ألا تراهم

<sup>(</sup>١) الخصائص من ٩٥

٢١ المضل السابق هي ٢٤

يعلُون المصدر لإعالال فعله ويصححونه لصحته ، وذلك نحو قولك : قمت قياماً ، وقاومت قواماً ه (١) .

ثم يمضى ابن جنى فى كئير من صفحات كتابه يسوق لنا الأمثلة تلو الأمثلة التى تؤكد لنا بروز النظرة الكلية عنده فى دراسته للظواهر النحوية ، بما يؤكد لنا سبق هذا العالم الجليل إلى ميادين من وسائل البحث ، وإلى عناصر من المنهج العلمى فى البحث يحسب كثير من دارسى الفلسفة والمنطق حتى فى بلادة أنها لم تكتشف إلا فى أوروبا عصر النهضة ، ومنذ الفيلسوف الألمانى " هيجل " ( ١٧٧٠ - ١٨٣١ م ) على وجه التحديد .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١١٨

# ♦♦ الاهتمام بالجزئيات

ولقد كان ابن جنى ، مثله مثل الباحثين العلميين ، بالمعنى الحديث لهذه الكلمة ، لايهمل الاهتمام بالمسائل والقضايا الجزئية ركونا منه إلى التصور الكلى والشامل للمسائل ، ولايكتفى بالتعميمات التي تقدم في شكل قوانين وقواعد وتعريفات استغناء بها عن تتبع الجزئيات المندرجة تحت هذه القوانين والتعميمات والتعاريف . . بل لعله إنما كان يصل إلى هذه التعميمات والمسائل الكلية عبر استقراء الجزئيات واختبار أحوالها ، والاطمئنان إلى صلاحية اندراجها تحت هذه العناوين الكلية والأحكام العامة والقوانين . .

وكاثر من آثار طريقته هذه كان اهتمامه بأن يكون التعريف ، أو القاعدة ، جامعًا مانعًا بالمعنى الأكثر دقة عا صنعه نحاة كثيرون آخرون . . فنحن قد تعلمنا من النحاة الذين لم يسلكوا في البحث مسلك ابن جنى أن « الواو » و « الباء » إذا اجتمعتا وسبقت إحداهما بالسكون قُلبت الواو ياء ، وأدغمت إحداهما في الأخرى ، نحو سيد . . . تعلمنا ذلك ، وفقط . . وتذكره معظم كتب النحو ، وفقط . . ولكن ابن جنى لا يجد اطراد هذه الفاعدة أمرًا مضمونًا ، وهو يتتبع جزئيات هذا الباب فيجد تخلف هذه القاعدة عن أن تشمل العديد من الجزئيات في كثير من الأحيان ، فيضيف جديداً إلى هذه القاعدة في هذا الباب . . أما كيف كان ذلك . . خلف معه هذه السطور : « فإن قلت : فما شرطك واحتباطك في باب قلب الواو ياء إذا اجتمعت مع الباء في نحو سبد وهين

وجيد، وشويت شياً ولويت لياً. وقد تراهم قالوا: حيوه وضيون، وقالوا: عوى الكلب عوية ، وقالوا في تحقير أسود وجدول أسيود وجدول ، وأجازوا قياس ذلك فيما كان مثله ، نما واوه عبر متحركة أو زائدة قبل الطرف ؟؟ . . فالذي نقول في هذا ونحوه ، إن الياء والواو متى اجتمعتا وسبقت الأولى بالسكون منهما ولم تكن الكلمة علما ، ولا مراداً بصحة واوها التنبيه على أصول أمثالها ، ولا كان تحقيرا محمولاً على تكسير ، فإن الواو منه تقلب ياء ، فإذا فعلت هذا واحتملت للعلة ، به أسقطت تلك الإلزامات عنك ، ألا تري أن حيوة علم ، والأعلام تأتى مخالفة للأجناس في كثير من الأحكام ، وأن ضيون إنما صح لأنه خرج على الصحة تنبيها على أن أصل ليه لويه وأن أصل طية طوية ، وليعلم أن هذا الضرب من التركيب ، وإن قل في الاستعمال ، فإنه مراد على كل حال ، وكذلك أجازوا تصحيح نحو أسبود وجديول إرادة للتنبيه على أن التحقير والتكسير في هذا النحو من المثل من قبيل لاتنبيه على أن التحقير والتكسير في هذا النحو من المثل من قبيل

وعلى نفس الدرب يسير ابن جنى فيقدم للفاعل عربغا أكثر دقة من التعريف المألوف لذى معظم النحاة ، فيقول : " إن الفاعل عند أهل العربية ليس كل من كان فاعلاً في المعنى . وإنه هو كل اسم ذكرته بعد الشعل ، وأسندت ونسبت ذلك الفعل إلى ذلك الاسم ، وإن الفعل الواجب وغير الواجب في ذلك سواء " الا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٦٠ : ١٦١

<sup>(</sup>Y) الصدر السابق ص ١٩٢ .

وغير هذين المثلين كثير ، يؤكد ابن جنى عن طريقها وجوب استقراء الجزئيات ، ونتبع التفاصيل ، وكيف أن ذلك هو الطريق الأكثر أمنًا إلى تقديم القوانين والتعريفات والقواعد الصالحة لاستيعاب ما في بابها من مفردات وجزئيات ، وهذا النحو من مناحى البحث هو أشب بذلك الذي يصنعه المنطق اختلي الحديث ( العلمي ) حينما يهتم باختبار صدق المقدمات في القضايا ، قبل أن يجرى عملية استخراج النتائج منها ، على عكس ما كان يصنع المنطق الشكلي ( الصوري ) القديم .

#### اللفظ والمعنى

#### أو: الشكل والمضمون

فى المعارك التى تدور من حولنا اليوم فى كشير من الميادين الثقافية ، وبالذات فى ميدان الدراسات الأدبية والنقدية ، نشهد حديثًا كثيرًا عن قضايا اللفظ والمعنى ، والشكل والمضمون . .

ويكاد يجمع الكل هذه الأيام على أن عصور الانحطاط والتخلف الحضارى التى شهدتها لغتنا وأدبنا وثقافتنا وبالذات فى ظل الماليك والأتراك العثمانيين ، قد كانت عصور الاهتمام باللفظ على حساب العناية بالمضمون ، وهى العصور التى تحول فيها النثر إلى سجع ، وسجع فقط ، والشعر إلى مجرد محسنات بديعية ، ولاشىء غير هذه الحسنات . بل لقد شهدنا بعض الشيوخ الذين كانوا يدرسون البلاغة أو يحفظون كتبها ، بحواشيها ، وما حوث من كل أنواع الحسنات ، وهم مع ذلك لا يجيدون أى لون من الوان من الوان يدرسون ويُدرسون .

ولقد كان المرجع في هذا « الانحطاط الفني! » ، هو أن الذين أغرقوا أنفسهم حتى الآذان في إطار اللفظ ، قد أغفلوا تمامًا قضية المعنى ، وأعماهم الشكل عن أن يبصروا قضايا المضمون ومشاكله . وابن جنى لم يكن مبصرًا فقط لقضايا المعنى والمضمون ، إلى جانب اللفظ والشكل ، بل لقد وقف من العلاقة بينهما ، ومن قضية ترتيبهما الموقف العبقرى الذى يقفه اليوم قمم النقاد ودارسو الأدب في أرقى الجاميعات . فهو يرى أن العامل الأول والأساسي ، وانحرك ، والمثير ، إنما هو المضمون ، وأن اللفظ إنما هو أداة ووعاء ، وأن العناية به إنما تكون جزءًا من العناية المبذولة ، والجهد المقدم ، لإبراز المضمون!! . .

بل إننا نراه يعمم هذا الموقف على أشياء عدة يتناولها بالبحث في كتابه ، ويستخدم في تناولها هذا المعبار . . فهو أكثر ميلا إلى العقل منه إلى النص المتعارض مع العقل ، وهنا أيضاً نجد مضمونا وشكلاً ، ومسعنى ولفظاً ، فنجده يقول : " باب في مقايس العربية ، وهي ضربان : أحدهما معنوى والآخر لفظى ، وهذان الضربان وإن عما وفشوا في هذه اللغة ، فإن أقواهما وأوسعهما هو القياس المعنوى ، ألا ترى أن الأسباب المانعة من الصرف تسعة ، واحد منها لفظى وهو شبه الفعل لفظاً نحو أحمد . . . . والثمانية الباقية كلها معنوية كالتعريف ، والوصف ، والعدل ، والتأنيث ، وغير ذلك ؟؟ . . » (١) .

ئم يتحدث عن الحسم الذي يفيده الدليل المعنوى ، وكيف أن وجوده ينفى الحاجة إلى القياس اللفظى وإلى إيجاد النظير فيقول :

ا إذا دل الدليل فإنه لا يجب إيجاد النظير ... فأما إذا لم يقم دليل فإنك محتاج إلى إيجاد النظير » (٢) .

ثم نراه يمضى في الحديث عن شرف وارتفاع قدره على اللفظ ، وكأنه يحاج الذين لم يروا في البلاغة إلا المحسنات ، فيقول : ١٠ن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١١٤ . (٢) المصدر السابق ص ٢٠٤، ٢٠٤٠

العرب، فيما أخذناه عنها، وعرفناه من تصرف مذاهبها، عنايتها بمعانيها أقوى من عنايتها بالفاظها .... ألا ترى أن استمرار رفع الفاعل ونصب المفعول إغا هو للفرق بين الفاعل والمفعول ، وهذا المقرق أمر معنوى ، أصلح اللفظ له وقيد مقادة الأوفق من أحله؟ الله ويؤكد أن العناية باللفظ إغا هى أثر من أثار العناية بالمعنى ، فإذا رأيت العرب قد أصلحوا ألفاظها وحسنوها، وختموا حواشيها وهذبوها، وصقلوا عروبها "أوأرهفوها، فلا ترين أن العناية إذ ذاك، إنماهي بالألفاظ ، بل هي عندنا خدمة منهم للمعاني و تنويه وتشريف، ونظيم ذلك إصلاح الوعاء وتحصينه ، وتزكيسته وتقديسه، وإنما المبغى بذلك منه الاحتياط للموعى عليه الأناب

والذي يبدولي أن هذه القضية إنما كانت تشغل بال ابن جني ، وتحتل من تفكيره حيزًا كبيرًا ، ويبدو أنها كانت إحدى القضايا المثارة في عصره ، وخاصة بين المعتزلة أنصار العقل ، فالمعنى والمضمون ، وبين المحدثين ، أهل النصوص ، فاللفظ والشكل ، وذلك لأن ابن جني يسوق العديد من الأدلة تدعيمًا لوجهة نظره في هذا المضمار ، مثل أن يقول : « ويدلك على تمكن المعنى في انفسهم (أي العرب) ، وتقدمة اللفظ عندهم ، تقديمهم لحرف المعنى في أول الكلمة ، وذلك لقوة العناية به ، فقدموا دليله ليكون ذلك أمارة لنمكمه عدهم ، وعلى ذلك تقدمت حروف المضارعة في أول المعلى إذ كن دلائل على الفاعلين ، من هم ؟ وما المضارعة في أول الفعل إذ كن دلائل على الفاعلين ، من هم ؟ وما هم ؟ وكم عدتهم ؟ نحو : أفعل ، ونفعل ، وتفعل ، ويفعل "ك"

<sup>(</sup>١) اللصادر السابق ص ١٥٥ -

<sup>(</sup>٢) الغروب ـ بضم العين ـ : مقردها غرب: ، ومعتاها هنا أول الشيء و حدد \_

<sup>(</sup>٣) الخصائص ص ٢٢٥ . (٤) المصدر السابق ص ٢٣٢

كما نلمح تلك العلاقة في « قولهم : صعد وسعد ، فجعلوا الصاد - لأنها أقبوى - لما فينه أثر شناهد يرى ، وهو الصنعود في الخبل والحائط ، ونحو ذلك ، وجعلوا السين - لضعفها - لما لايظهر ولا يشاهد حسًا ، إلا أنه مع ذلك فيه صعود الجدّلا صعود الجسم» [17] .

كما نجد أن ابن جنى قد أبصر العلاقة بين تفاوت الأحجام وتنوع حروف الكلمة الدالة على هذه الأحجام ، فنجد مثالاً : اسبد وصد" فالسند دون الصد ، لأن السند للبناب يسند والمنظرة وتحوها ، والصد جانب الجبل والوادى والشّعب ، وهذا أقوى من السند الذي يكون لثقب الكوز ورأس القارورة وتحو دلك . فجعلوا الصاد ـ لقوتها ـ للأقوى ، والسين ـ لضعفها ـ للأضعف " أ" .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق صي ١٤٤ ، ٥٤٥ ، ﴿٢) المصدر السابق ص ٥٥٣

<sup>(</sup>٣) المُصدر السابق ص ٥٥٣ . ٥٥٤ .

ونحن لو تتبعنا هذا اللون من ألوان دراسة ابن جنى لعلاقة التبعيبة التي تربط اللفظ بالمعنى والشكل بالمضمون لطال بنا الحديث طولاً لايناسب الإطار الذي رسمناه لهذه الصفحات ، فحسبنا في هذا المقام أن نقول : إن ابن جنى كان من أبرع الذين اكتشفوا الفروق الدقيقة بين الكلمات ، وحدد أن مرجع هذه الفرق إنما هو الفرق القائم بين معانى هذه الكلمات ، لا أنه أمر توقيفي ، كما يرى ذلك النحاة الذين ذهبوا مذهب الفقهاء .

### البراعة في الجدل

وكان لابد لهذا المنهج العقلى ألذى ازدان به ابن جنى ، والطريق الفلسفى الذى سلكه للدراسات النحوية ، كان لابد لهذا النمط العلمى من أن يزود عالمنا الكبير بقدرة فائقة فى صناعة الحجة ، وبراعة وقدرة فى فن الجدل والنقاش . . وهو قد ورث ذلك أيضًا عن قادة مدرسة الاعتزال وأساطينها ، وهم من نعلم إجادة وبراعة فى هذا اللون من ألوان الإرشاد والإقناع . .

حتى أننا لنجد ابن جنى وهو يستخدم هذه البراعة المعهودة لدى متكلمى المعتزلة في الدراسات النحوية يقدم لنا صورًا طريفة بقدر ما هي عميقة وصائبة في أغلب الأحيان . .

فهو بعد أن تحدث عن شرف المعنى على اللفظ ، وساق لذلك العديد من الحجج ، التي رأينا من بينها تقديم العرب الحروف الدالة على المعنى في أول الفعل المضارع - (حروف المضارعة) - نجده يتلفت حوله فيجد أن للمعانى حروفًا أخرى لم يكن حظها من الكلمة التقديم الذي كان من حظ حروف المضارعة ، فتسعفه الحجة والبديهة ليعطى لهذه الحالة التعليل المنطقي الذي كان أطوع له من البنان ، فيقول : إن العرب قد «حشوا بحروف المعانى فحصنوها بكونها حشوا ، وأمنوا عليها ما لا يؤتمن على الأطراف المعرضة للحذف والإجحاف ، وذلك كالف التكسير وياء التصغير ، نحو دراهم ودريهم الله الكالية التكسير وياء التصغير ، نحو دراهم ودريهم الله الكالية التكسير وياء التصغير ، نحو دراهم ودريهم الله الله المناه المناه الله الله المناه المناه المناه الله المناه المناه

<sup>(</sup>١) للصدر السابق ص ٢٣٢ ، ٢٣٤ ،

وصورة أخرى لبراعته في الجدل وإجادته استخدام الحجج العقلية تبدو لنا في حديثه الذي يقول فيه ، مستخدما أسلوب الحوار : « فإن قلت : ما بالهم كثر عنهم باب فُعُل الله ، نحو عُنُق وطُنُب ، وقَل عنهم باب فعل الله نحو إبل وإطل مع أن الضمة أثقل من الكسرة ؟؟ . . . ( ثم يجيب : ) . . . إن الضمة وإن كانت أثقل من الكسرة ، فإنها أقوى منها ، وقد يُحتمل للقوة ما لايحتمل نقصعف ، ألا ترى إلى احتمال الهمزة مع ثقلها للحركات ، وعجز الألف عن احتمالهن وإن كانت خفيفة ، للحركات ، وعجز الألف عن احتمالهن وإن كانت خفيفة ، فضعفها وقوة الهمزة ، وإنما ضعفت الكسرة عن الضمة نقرب الياء من الألف وبعد الواو عنها » (٢) ،

وصورة ثالثة من صور الجدل البارع عند ابن جنى تظهر كذلك إدراك الشامل للعلاقات بين الأشياء والعلوم الختلفة ، فهو يتحدث عن كراهية العرب الإطالة ، وأن ذكاءهم إنما أغناهم بالإشارة عن الاطناب ، ثم يستطرد من هذا الباب فيقول : "ووجه ما ذكرناه من ملالتها . (أي العرب) ـ الإطالة ، مع مجيئها بها للضرورة الداعية إليها ، أنهم لما أكنوا فقالوا : أجمعون ، أكنعون ؛ أبصعون ، أبتعون . لم يعيدوا أجمعون البتة فبكرروها فيقولوا : أجمعون أجمعون أجمعون أجمعون كلها ، أخروف إلى البعض ، تحاميا ، مع الإطالة ، لتكرير الحروف كلها ، فإن قيل : لم اقتصروا على إعادة العين وحدها دون سائر حروف فإلى الكلمة ؟؟ : قيل : لا نها أقوى في السجعة من الحرفين اللذين الكلمة ؟؟ : قيل : الأنها أقوى في السجعة من الحرفين اللذين

 <sup>(</sup>۱) بضم الأول والثاني . (۲) بكسر الأول والثاني

<sup>(</sup>۴) اخصائص ص ۲۰

قبلها ، وذلك إنها لام ، فهى قافية ، لأنها أخر حروف الأصل ، فجىء بها لأنها مقطع الإصول ، والعمل في المبالغة والتكرير إغا هو على المقطع ، لا على المبدأ ولا الحشى " "ا .

فنحن نجد أن علم ابن جنى بالأصوات والمقاطع ، وثقافته البيانية ، وتذوقه للسجع غير المتكلف ، كل ذلك وغيرة قد أهله لأن يقدم لنا هذه الحجة البارعة المقنعة ، بل إننا نجده وقد استخدم أشياء تعد الآن في علم النفس الحديث من مقومات فن الدعاية والإعلان عندما يقول : " والعمل في المبالغة والتكرير إنما هو على المقطع ، لا على المبدأ والحشى " فكأنها الشمالة ، أخر ما في الكأس ، وأخر ما يبقى طعمه في الفم ، وهي وحدها التي تترك الذكرى وتشكل انطباعات الإنسان ...

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٨٥ .

## ﴿ اللغة .. أقديمة هي أم مخلوقة ؟؟ .. ۗ♦♦

وكان لابد لابن جنى أن يطرق هذا الباب ، لأن حديث المعتزلة عن خلق القرأن لم يكن مجرد خلاف خاص بمشكلة محصورة في نطاق علم التوحيد الإسلامي . وإنا كان عنوانًا من عناوين مذهب فكرى له نظرة خاصة للإنسان ، وتقدير معين للعقل ، ومستوى خاص من الاحترام لنفلسفة والحكمة ، ومرونة معروفة في الأخذ من مختلف الثقافات .

وإذا كان التوحيد ، بمعناه النقى المبرأ من الشبهات ، هو الذي دعا المعتزلة لنفى القدم عن القرآن ، لأنهم ينفون الصفات الزائدة عن الذات العلية حتى لا يكون هناك إقرار بقدم هذه الصغات فيكون مع القديم قديم أخر ، فيدخل المؤمن إلى الإشراك بالله من هذا الباب ، إذا كان ذلك هو الذي دعا المعتزلة ، ابتداء ، إلى هذه المعركة الفكرية - ( مع اعترافنا بأن هذه الحجة لا تمثل كل أبعاد الموضوع عند المعتزلة ، وإن كنا لا نريد الحديث عنها هنا لأنها لا تدخل في صحيم الموضوع الذي نحن بصدده ) (ا فما كان لابن جني بد من أن يحاكم اللغة بهذا المنطق ، وأن يبحث عن أصلها : أوحى هي من عند الله ؟؟ . . أم ظاهرة تواضع عليها الناس وصنعها الإنسان ؟؟ . . .

 <sup>(</sup>١) تفصيل دلك في كتابنا (المعتزلة ومشكنة الخبرية الإنسانية ) طبعه القاهرة سنة ١٩٨٨ م وتقدينا لرسائل العدل والتوحيد التي حققناها الطبعة القاهرة سنة ١٩٨٧م.

وبديهى أن ابن جنى كان إلى جانب التراث الفكرى الذي أقام المعتزلة قواعده في هذا الباب ، فهو يرى « أن أكثر أهل النظر على أن أصل اللغة إنما هو تواضع واصطلاح ، لا وحي ولا توقيف « ''ا

ثم يزيد هذا الأمر إيضاحًا ويقدم لنا كيف كانت هذه المواضعة ، وكيف وضعت الأسماء للمسميات فيقول : « وذلك أنهم ذهبوا إلى أن أصل اللغة لابد فيه من المواضعة ، قالوا : وذلك كأن يجتمع حكيمان أو ثلاثة فصاعدًا ، فيحتاجوا إلى الإبانة عن الأشياء المعلومات ، فيضعوا لكل واحد سمة ولفظًا ، إذا ذكر عرف به ما سماه ، ليمتاز من غيره ، وليغنى بذكره عن إحضاره إلى مرأة العين ، فيكون ذلك أقرب وأخف وأسهل من تكلف إحضاره ، لبلوغ الغرض في إبانة حاله ، بل قد يحتاج في كثير من الأحوال إلى ذكر ما لا يمكن إحضاره ولا أدناؤه ، كالفاني ، وحال اجتماع الضدين على الحل الواحد ، كيف يكون ذلك نو وحال اجتماع الضدين على الحل الواحد ، كيف يكون ذلك نو جاز ، وغير ذلك ما هو جاز في الاستحالة مجراه » أنا .

والذين درسوا قبصة « نشأة النقود » وظهورها عبر مراحل المجتمعات الإنسانية ، يحسون الشبه القريب بين الصورة المعنوية التى رسمها ابن جنى « لوضع اللغة » وظهورها ، والصورة المادية التى أثمرت « نشأة النقود » ، ولا غرابة فى ذلك ، فكل من اللغة والنقود أداة تعامل تنشأ فى البداية كحل لمشاكل الصعوبات الناشئة عن المرحلة السابقة على نشأتها ، ففى حالة النقود هناك المقايضة العينية وصعوبة إحضار المقابل والتنقل به فى الأسواق .

<sup>(</sup>۱) الخصائص ص ۲۹.

<sup>(</sup>٢) الصدر السابق ص ٤٦.

ويكفى أن تتصور مثالاً صعوبة أن ندفع خملة أسهم شركة قناة السويس المؤتمة تعويضاتهم في باريس عن طريق تقديرها بالإبل مثالاً ، كما كان يصنع العرب في الديات! ، وأن ننقل هذه الإبل إلى باريس! صعوبة ذلك ، والفرق بينه وبين فتح اعتماد في أحد بنوك باريس ليأخذ كل مساهم نصيبه ورقة أو وريقات يحملها بين أصبعيه ...

كذلك الحال بين المسميات والأسماء ، ففي البداية كانت الإشارات هي اللغة ، والإشارة تستلزم وجود المشار إليه ، أو إحضاره أو الانتقال إليه ، وقد يكون غير موجود ، لا لجرد الغباب ، بل لأنه قد فني كما يقول ابن جني ، أو لا يمكن إيجاده ، لأنه مزيج من الضدين اللذين لا يجتمعان في مكان واحد . . . وهنا كان لابد للإنسان الطامع إلى تنمية ثروته الفكرية من أن يخترع الأدوات التي تسهل له العمل في هذا الميدان . .

ثم تطورت اللغة ، كما تطورت النقود ، مع فروق بينهما ، أهمها أن اللغة قد أصبحت وعاء حضاريًا ، ومخزنًا للمقدسات ، وأن اللغة قد اكتسبت قيمًا اجتماعية وروحية أعطتها ، أو أعطت بعضها ، ألوانًا خاصة ارتقت بها عن مجرد الأداة ، ومن الذي ينكر أن الفاظ مثل النبي » ، و الرسول » ، و الشهيد » إنا تحمل من الجلال والمهابة والقدسية أكثر من المعنى الحرفي الذي وضعت أصلاً لتدل عليه ؟؟ . . .

هذه هي قصة نشأة اللغة كما يحددها عقل ابن جني وعلمه . . وهو هنا يضارع بل يناطح أحدث علماء اللغة في أكثر الجامعات اهتمامًا بهذا الفرع من فروع الدراسات . . ولكنه لايقف عند هذا

الحد من حدود التعميم والتصوير لعملية « وضع اللغة » بل يمضى بنا ليحدد ويعلل لم جاء هذا اللفظ بالتحديد لهذه الذات دون غيرها ؟؟ ولم كان هذا الاسم علمًا وسمة لهذا المسمى ؟؟ . .

فيتحدث عن صلة اللغة بالطبيعة والحيوان ، وكيف أنها مصادر من المصادر التي حددت بنية بعض الألفاظ وجّرْسها ، فيقول ، اليذهب بعضهم إلى أن أصل اللغات كلها إغا هو من الأصوات المسموعات كدوى الريح ، وطنين الرعد ، وخرير الماء ، وشجيج الحمار ، ونعيق الغواب ، وصهيل الفرس ، ونزيب الظبي ونحو ذلك ، ثم ولدت اللغات عن ذلك فيما بعد ، وهذا عندى وحه صالح ومذهب مُتّقبّل » (١) . وهو بهذا يشير إلى خاصية المحاكاة في الإنسان ، وصلتها بقضية « وضع » اللغات ، كل اللغات .

وصلة أخرى ، وسبب أخر ، يضاف إلى المحاكاة للطبيعة والحيوان ، يصل إليه ابن جنى نتيجة لدراساته اللغوية ، وهو الصلة القائمة بين بنية اللفظ وجرسه وبين معناه ، فهو يحدد : «أن كثيرًا من هذه اللغة وجدته مضاهيًا بأجراس حروفه أصوات الأفعال التي عبر بها عنه . ألا تراهم قالوا : قضم في اليابس وخضم في الرطب ، وذلك لقوة القاف وضعف الخاء ، فجعلوا الصوت الأقوى للفعل الأقوى ، والصوت الأضعف للفعل الأضعف ، وكذلك قالوا : صر الجندب ، فكرروا الراء لما هناك من استطالة صوته ، وقالوا : صرصر البازي ، فقطعوه ، لما هناك من تقطيع صوته ، والبط بطأ ، تقطيع صوته ، والبط بطأ ،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٩

حكاية لأصواتها وقالوا: « قط الشيء ، إذا قطعه عرضا ، و "قَدَه » إذا قطعه طولاً ، وذلك لأن منقطع الطاء أقصر مدة من منقطع الدال ، وكذلك قالوا: « مد الحبل » و « مت إليه بقرابة » فجعلوا الدال ـ لأنها مجهورة ـ لما فيه علاج ، وجعلوا التاء ـ لأنها مهموسة ـ لما لا علاج فيه » (١) .

وكثير غير هذه الأمثلة ، وكثير غير هاتين الصلتين وهذين السببين ، يسوق ابن جنى في كتابه تدعيمًا لوجهة نظره ونظر المعتزلة ، « أهل النظر « في هذا الباب .

وهو يجادل الذين يرون أن اللغة إنما هي توقيف من عند الله ، كما جادل المعتزلة الذين قالوا : إن لفظ القرآن قديم لأنه كلام القديم سبحانه وتعالى ، فيقدم في هذا الصدد حجة المعتزلة عندما يقول : « إن المواضعة لابد معها من إياء وإشارة بالجارحة نحو المومَى إليه والمشار نحوه ، والقديم - سبحانه - لا جارحة له فيصح الإيماء والإشارة منه ، فبطل عندهم (٢ إن المواضعة على اللغة منه»(٣).

وهو الذي تتلمذ على أبي على الفارسي ( ٢٨٨ ـ ٣٧٧هـ ٨٤٣٠ ـ ٩٨٧ ٩٨٧م ) وصحبه أربعين عامًا يرفض إقرار ذلك الخاطر الذي كان يخطر أحيانًا لأبي على الفارسي بأن اللغة وحي من عند الله فيقول : \* إن أبا على الفارسي ـ رحمه الله ـ قال لي يومًا : هي من عند الله ، واحتج بقوله : سبحانه ﴿ وعلم آدم الأسماء كلها ﴾ (١) . وهذا

 <sup>(1)</sup> المصدر السابق عنى ٦٦ ـ ١٧٠ ـ (٢) أي عند : أهل النظر ؛ ;

 <sup>(</sup>٣) الخصائص صن ٤٣ .
 (٤) سبورة البقرة : ٣١ .

لايتناول موضع الخلاف ، وذلك أنه قند يجوز أن يكون تأويله : أقدر أدم على أن وأضع عليها ، وهذا المعنى من عند الله ـ سبحانهـ لا محالة الله .

#### 带 卷 卷

ولكن ... وعلى الرغم من كل هذا الذى قدمناه حول سوقف ابن جنى من قضية أصل اللغة ، إلا أننا لا نستطيع أن نسب لابن جنى القطع التام بهذا الرأى . واليقين الحقيقى بوجهة النظر هذه ، والاطمئنان غير المهزوز بهذا الذى حدثتنا به نصوصه التى أشرنا إليها والتى أوردنا بعضًا منها فيما تقدم من سطور ...

وذلك لأن ابن جنى كان يقف هذا الموقف الذى قدمناه بعقله كعالم وكمفكر معتزلى ، ولكنه كان يقف كفنان ناقد ـ ( وهذا جانب أصيل من جوانب شخصيته ) ـ أمام روعة اللغة العربية . فبنبهر بجمالها ، حتى ليرنفع مستوى روعتها وجمالها عن مستوى العلم والثقافة التي عليها العرب الذين عرفهم ودرس تراثهم وتتلمذ على أيديهم هو ومن عاصره من المفكرين . وكأمًا قد سأل نفسه اكيف يضع العاجز القوة ؟؟ . . وكيف يخلق الإنسان العربى ، مهما كانت ثقافته وعلمه ، هذا الجمال اللغوى وهذا البناء الشامخ الذي لا تحيط بجماله الظنون والتخيلات ؟؟ .

وهو إزاء هذا الازدواج في الموقف ، كان معذبًا مهمومًا . فعقله قد حكم ، وقد قدمنا حكمه ، وعاطفته ومشاعره وجانب الفنان من شخصيته كانت تراوده عن عقله بأن هذه اللغة لا يجدر أن

<sup>(</sup>١) المهدر السابق ص ٣٩ -

تكون مخلوقة ومنسوبة لغير الله ، فهو وحده الذى تطمئن النفس إلى أنه صاحب كل هذا الجمال . . وهو يعبر بأمانة العالم عن هذا الموقف فيسقول : " واعلم بعد ، أننى على تقادم الوقت . دائم التنقير والبحث عن هذا الموضع ، فأجد الدواعي والخوالج قوية التجاذب لى ، مختلفة جهات التغول على فكرى ، وذلك ألني تأملت حال هذه اللغة الشريفة ، الكرية اللطيفة ، وجدت فيها من الحكمة والدقة ، والإرهاف والرقة ما يملك على جانب الفكر ، حتى يكاد يطمح به أمام علوة السحر ، فمن ذلك ما نبه عليه أصحابنا وحمهم الله ومنه ما حذوته على أمثلتهم ، فعرفت بتنابعه وانقياده ، وبعد مراميه واماده ، صحة ما وفقوا لتقديم منه ، ولطف ما أسعدوا به ، وفرق لهم عنه ، وانضاف إلى ذلك ما باعتقاد كونها توقيفا من الله و سبحانه وأنها وحى . ثم أقول ضد اعتقاد كونها توقيفا من الله و سبحانه وأنها وحى . ثم أقول ضد الحكمة الرائعة الباهرة » (ا) ... هذا كسما وقع الأصحابنا ولنا ، وتنبهوا وتنبهنا على تأمل هذه الحكمة الرائعة الباهرة » (ا) ...

بل إننا تجد ابن جنى عضى في هذا الموقف الذي تنوزعه فيه المشاعر والآيات المتباينة التأثير ، ثم يحاول أن يلتمس توفيقًا عقليًا علميًا لموضع اللغة يتناسب مع روعتها وجمالها ، فيتخيل لها قومًا قد سبقونا إلى وضعها ، وأنه كانت لهم من الثقافة والإمكانيات الحضارية أكثر عالنا نحن فلا يستبعد « أن يكون الله \_ تعالى \_ قد خلق من قبلنا ، و إن بعد مداه عنا ، من كان ألطف منًا أذهانًا ، وأسرع خواطر ، واجرا جنانًا "!" فأنجز هذا البناء اللغوى العربي الجميل ! . .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق مِن ٤٥ ـ - (٢) المصدر السابق ص ٤٦: ٤٥ - -

ولكنه مع ذلك لايشعر أنه قد وصل في هذا الموقف إلى أرض اليقين فيستحدث عن نفسه قائلاً : إننى « أقف بين اخلتين حسيرًا ، وأكافئهما فأنكفئ مكثورًا ، وإن خطر لى خاطر فيما بعد ، يعلق الكف بإحدى الجهتين ويكفها عن صاحبتها ، قلنا به وبالله التوفيق » (1) .

وبعد ... فهل في حيرة ابن جنى هذه ما يمكن أن يؤخذ عليه كعالم يستخدم العقل معيارًا للفكر اللغوى في نظر العلماء اللغويين ، وخاصة أولئك الذين لايقيموك من المعايير في الدراسة غير هذا المعيار ؟؟ ...

الواقع أننا نظلم ابن جنى إذا جعلنا من تردده هذا نقطة ضعف فى موقفه ومنهجه وإعانه بالعقل كمعيار فى التفكير . . وذلك لأن فى اللغة العربية ، فعلاً ، من الجمال والروعة ما يصل أحيانًا إلى مستوى الأسرار . ولأننا لو علمنا مثلاً ذلك الحديث الذي ساقه عنها مستشرق فرنسى مثل \* أرنست رينان \* ( ١٨٢٣ - ١٨٩٣ م ) عندما يقول : «من أغرب ماوقع فى تاريخ البشر، وصعب حل سره، انتشار اللغة العربية ، فقد كانت هذه اللغة غير معروفة بادى بدء، فبدت فجاة فى غاية الكمال ، سلسة أية سلاسة ، غنية ، أى غنى ، كاملة بعيث لم يدخل عليها منذ ذلك العهد إلى يومنا هذا أدنى تعديل مهم، فنيس لها طفولة و لا شيخوخة ، ظهرت أول أمرها مستحكمة ، ولا أدرى هل وقع مثل ذلك للغة من لفات الأرض ، قبل أن ندخل فى أضوار وأدوار مختلفة ؟؟) ...

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٤٦

إذا كان \* رينان \* ابن الحضارة العلمية ـ العقلية ـ وابن القرن التاسع عشر ، يقول عن العربية هذا ، ويقف أمامها مسدوها ، ويتحدث عنها هذا الحديث ، أفيكون حرامًا على ابن جبى أن يقف موفقه الذي لم يستقر على حال فيه ؟؟ . . إننا نرى أن ابن جنى كان أكثر التزامًا بالعقل من \* رينان \* لأن الأخير قد قطع برأى ينكره الدارسون اللغويون المحدثون ، أما ابن جنى فقد قال : وإن خطر لى خاطر فيما بعد . . . قلنا به ، وبالله التوفيق \* وحسبه ذلك أمانة والتزامًا بالموقف العقلى السليم .

## ماهوالعامل؟؟

وصدورًا من هذا المنطلق الفكرى الذي يرى الإنسان حر الإرادة . خالفًا الأفعال . واضعًا للغته ، مضى ابن جنى إلى تناول مشكلة شيغلت والاتزال تشغل العديد من النحاة ، ألا وهي مستكلة المعامل » . . ما هو ؟ أهو اللفظ ؟ أم المعنى ؟ أم شيئًا أخر غير اللفظ والمعنى ؟؟ .

وابن جنى ، انسجامًا مع موقفه الفكرى ، يرى أن العامل هو الإنسان ، أى الإنسان المتكلم : وهو يوجز تناول هذه القصية بقوله . « . . . وإنما قال النحويون : عامل لفظى وعامل معنوى ، ليروك أن بعض العمل يأتى مسببًا عن لفظ يصحبه كمررت بزيد ، وليت عمرًا قائم ، وبعضه عاربًا من مصاحبة لفظ بتعلق به ، كرفع المبتدأ بالابتداء ، ورفع الفعل لوقوعه موقع الاسم . هذا ظاهر الأمر ، وعليه صفحة القول . فأمافى الحقيقة ومحصول الحديث، فالعمل من الرقع والنصب والجروالجزم إنماهو للمتكنم نفسه الا لشيء غيره ، وإنما قالوا : لفظى وه عنوى كما ظهرت أثار فعل المتكلم بمضامة للفظ أو باشتمال المعنى على اللفظ « أن .

وهو موقف واضح ، والتعبير عنه في هذه العبارة كاف ليوضح مذهب ابن جني في هذا الباب .

١١] للصار السابق في ١١٥ ..

# ♦♦ الثقة في الحضارة العربية

وقد يبدو للإنسان عندما يستعرض كتاب ابن جنى ويسبر أغوار الحجج العقلية التي ساقها تعليلاً للكلمات والأنفاظ والقواعد ، أن ابن جنى قد تكلف في تحميله العرب مسئولية هذا النمط من الدراسة العقلية للغة العربية ، وأنه عندما تحدث عن " وضع شالمغة إنما نسب إلى القوم ما هو فوق طاقتهم وقدرهم ، قد يبدو ذلك للإنسان ، وخاصة ونحن نجد الكثير من الكتب والدراسات ، تقدم لنا العرب الأقدمين " أهل سليقة " ، والذي استقر وانطبع في أذهاننا عن هذه " السليقة " هو شيء أقرب إلى " المكانيكية " و "الآلية " منه إلى إعمال الفكر المؤدى إلى الخلق والإبداع . .

فالبعض يتصور أن كل العرب ، دون استثناء ، كانوا يقولون الشعر بالسليقة ، بمعنى أنهم لم يكونوا يبذلون الجهد ليخرجوا لنا هذا الشعر وينشدوه . .

وأن سليقتهم اللغوية لم تكن لتجعلهم في حاجة إلى إعمال الفكر في اللغة من حيث الصحة والخطأ وغيرهما من الأمور التي تكتنف مثل هذه الدراسات . .

والبعض يطمئن إلى هذه الصورة عن العرب لأنه قد تعلم أنهم كانوا في جاهليتهم قبائل بلا حضارة ، وأن هيئتهم الرثة لم تكن إلا تعبيرًا عن فقرهم الحضاري ، وخلو حياتهم من أغلب المقومات الحضارية للإنسان . . والأمر الذي لاشك فيه أن هذه الصورة عن العرب ، حتى قبل الإسلام ، إنما هي صورة مزيفة ، وخاطئة من الأساس ، وأنه قلد تحالف على تزييفها أناس كثيرون على اختلاف فيما وراء هذا التزييف من أهداف . . فالبعض أراد أن يصور الإسلام وكأنه قد خلق حضارة من العدم ، ليعطى لديننا وعقيدتنا إعجازاً فوق ما لها من إعجاز . . وأخرون أرادوا أن يقدموا العرب في صورة مزرية حتى لايعترفوا بفضلهم في الحضارة التي حققها الإسلام ، وحتى ينسبوها إلى شعوب أخرى غير عربية ارتضت عقيدة هذا الدين الجديد .

وضريق ثالث توهم ، بسنداجية نادرة ، أن وثنيية العبرب في الجاهلية إنما هي دليل على تخلفهم وانعدام الحضارة لديهم ، ونسوا بذلك أن الأغلبية الساحقة من حضارات العصور القديمة - في مصر ، واليونان ، والإغريق - إنما كانت حضارات وثنية ، ومع ذلك فهي حضارات . . كما نسوا أن وثنية العرب في الجاهلية إنما كانت من نوع أكثر تقدمًا - إن جاز التعبير - من وثنيات أخرى قديمة خلقت حضارات أجمع على إجلالها المؤرخون ، وذلك لأن أصنام العرب في جاهليتهم لم تكن معبودات ، بل مجرد وسائط للمعبود الواحد ، وذلك بدليل قول القرآن الكريم يحكى قولهم عندما قالوا : ﴿ ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفي ﴾ الله عندما قالوا : ﴿ ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفي ﴾ الله .

وتحن لانريد أن نفيض في الحديث عن حضارة العرب قبل الإسلام ، ولا عن الفرق بين « العرب » و « الأعراب » ، ولا عن معرفة العرب للتجارة والبحر والسفن والرحلات منذ عصور موغلة

<sup>(</sup>١) سورة الرفر ٢٠٠

في التاريخ ، ولا عن أن الشعـر الجـاهلي ، بما يحـمل من روعـة مدهشة ، لابد وأن يكون تعبيرًا عن حضارة قوم ليسوا هم الذين تصفهم ، فتتجنى عليهم ، بعض كتب التاريخ . . . نحن لا نريد أن نفيض في هذا الباب ، وإغا الذي نريد أنَّ نقوله هو أن ابن جنى كان ينظر إلى العرب نظرة كلها ثقة وكلها إعجاب ، بل وكان يناقش في أيامه أسلاف الذين نراهم اليوم لاينظرون للعرب بالقذر الكافي والواجب من التقدير والاحترام . . فهو يقول : « فأن قلت : ومن أين يعلم أن العبرب قند راعت الأمر واستشفته ، وعنيت بأحواله وتتبعته ، حتى تحامت هذه المواضع التحامي الذي نسبته إليها ، وزعمته مرادًا لها ؟ وما أنكرت أن يكون القوم أجفي طباعًا ، وأيبس طبئًا من أن يصلوا من النظر إلى هذا القدر اللطيف الدقيق ، الذي لايصح لذي الرقة والدقة منا أن يتصوره إلا بعد أن توضح له أنحاؤه ، بل أن تشرح له أعضاؤه ؟؟ قيل له : هيهات ، ما أبعدك عن تصور أحوالهم، وبعد أغراضهم، ولطف أسرارهم، حتى كأنك لم ترهم وقد ضايقوا أنفسهم ، وخففوا عن ألسنتهم بأن اختلسوا الحركات اختلاسًا ، وأخفوها فلم يمكنوها في أماكن كثيرة ولم يشبعوها ، ألا ترى إلى قراءة أبي عمرو : ﴿ مَالَكُ لَا تَأْمَنَا على يوسف ﴾ ١١١ مختلسًا ، لا محققًا . وكذلك قوله - عز وجل ـ ١ ﴿ أَلْيَسَ ذَلُكَ بِقَادِرِ عَلَى أَنْ يَحْمِينِي الْمُوتِي ﴾ "اصخفي لا مستوفى . وكذلك قوله ـ عز وجل ـ : ﴿ فتوبوا إِلَى بارنَّكُم ﴾ امَّا مختلسًا غير مُكن كسرة الهمزة \* (٤) !! .

<sup>(</sup>١) سورة يوسف : ١١ ، ﴿ (١) سورة القيامة . ٤٠ .

٣) سورة البقرة : ٥٤ ، (\$) المصدر السابق ض ٧٤ .

ثم يمضى ابن جنى ناسبًا إلى العرب إعمال الفكر في اللغة . ونافيًا عنهم تلك الصورة الساذجة لمعنى « السليقة اللغوية الفصيحة « التي تصورها البعض عنهم ، فيتحدث ، نقلاً عن المتنبى ، قائلاً : « حدثنى المتنبى شاعرنا - وما أعرفه إلا صادقاً - قال : كنت عند منصرفي من مصر في جماعة من العرب ، وأحدهم يتحدث ، فذكر في كلامه فلاة واسعة ، فقال : بحير فيها الطرف ، فقال أخر منهم يلقنه سرّاً من الجماعة بينه وبينه ، فيقول له : يحار - ( ثم يضى ابن جنى فيقول : ) - أفلا ترى إلى هداية بعضهم لبعض وتنبيهه إياه على الصواب ؟! « الله . .

بل إننائجده وقد اتخذ من شعر العرب، والصور التي مدحوا بها، والخلال التي حمدوها ما يكثف عن ذوقهم وتقدمهم وأهليتهم لأن ينسب إليهم الباحث أعمال العقل والتفكير ، فهو يقول : «وما يللك على لطف القوم ، مع تبللهم وبذاذة ظواهرهم ، مدحهم بالبساطة والرشاقة ، وذمهم بضدها من الغلظة والغباوة ، ألا ترى إلى قولها : ") .

فتى قُدَ قَدَ السيف لا متأزف ولا رهـــل لبَّاتـــه وبأدلـــه وقول جميل في خبر له :

وقد رابني من جعفر أن جعفرًا يبث هوى ليدي ويشكو هوى جمّل فلو كنت عُذري الصبابة لم تكن بطبنًا . وأنساك الهوى كثرة الأكل ا وقول عهم :

قليل على ظهر المطية ظله سوى ما نفى عنه الرداء المحبر التا

<sup>(</sup>١) المصندر السابق جين ٢٤٨

<sup>(</sup>١٣) الضمور هذا يوجع إلى البينب والحت يزيد بن العائريَّة الوالبيَّة هنا قصيدة تولَّى بها أخاها

قابن جنى هنامغال العالم المنطقى مع نفسه ، فإذا كان الشعر هو ، ديوان العرب الجامع ، كمايقول الجميع ، فلا يحق لنا أن نتخذ من تبدل العرب ويذاذة مظهرهم وخاصة الأعبراب منهم سبيلاً لتجريدهم من مقومات الحضارة ، بينما نفل تماماً ونغض الطرف كلية عما في ديوانهم الجامع هذا من شواهد لا تدحض على نمكنهم من قيم جمالية رائعة لم تكن نتتاح لهم إلا يسبب انتسابهم إلى حضارة عربية ، أو حضارات ناسبت ما كانوا يعيشون في ظله من مراحل التطور انتى شهدها الإنسان .

ومن هذه الأرضية المليئة بالثقة في العرب لايجد ابن جنى حرجًا في أن يمدح لغشهم فيقول : « وكلام العرب ، لمن عرفه وتدرب بطريقتها فيه ، جار مجرى السحر لطفًا ! » (١١) .

بل هو بعد ذلك لا يتحرج في أن يضع العربية في مرتبة أرقى من الفارسية ، وهو عندما يصنع ذلك لا يمكن أن يكون هادفًا إلى إبراز أن العربية أفضل لأنها وحي أو من عند الله ، وإنمالان العرب كانوا أكثر تجويد اللغتهم، وقدرة عبى تقديمها في هذا المستوى الرفيع ، فهو يقول : \* إننا نسأل علماء العربية عن أصله أعجمي ، وقد تدرب بلغته قبل استعرابه ، عن حال اللغتين ، فيلا يجمع بينهما ، بل لا يكاد يقبل السؤال عن ذلك ، لبعده في نفسه . بينهما طف العربية في رأيه وحسه \* (\*) .

<sup>(</sup>١) للصدر السابق ص ٢١٢ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٢٥٢

فأين من ابن جنى هؤلاء الذين جعلوا فضل العربية على عيرها راجعًا إلى أنها لغة أهل الجنة ، أو لغة أدم ـ عليه السلام ـ التى قال بها شعراً رووه ونسبوه إليه ؟؟!! . . إن ابن جنى يسأل فى هذا الأمر ، أمر المقارنة بين العربية والفارسية ، بسأل « علماء العربية من أصله أعجمي « ويختار من بين هؤلاء من « قد تارب بلغته قبل استعرابه » . . وثلك أمانة العالم الوائق من علمه ـ بل النموذج الذي يجب أن يحتذبه العلماء .

### [الإيمان بقدرة النفس على اكتشاف المجهول

وابن جنى الذى يعطى كل هذه الثقة للعقل العربى والتراث والحضارة العربية ، لايقف هذا الموقف من صاضى هذا العقل والتراث والحضارة فقط ، وإنما تنسحب ثقته هذه وتمجيده ذاك على المستقبل ، مستقبل الإنسان العربي المتسلح في حقل العلم والدراسات بالمنطق العقلى ، وأدوات البحث التي تثبت صحتها وجدواها في هذا الميدان . .

ونحن نلمح من خلال أحاديثه وإشاراته المتناثرة أن إيمانه بقدرة العقل على فض المغلق من الحقائق ، واكتشاف المجهول من المعارف ، والوصول إلى المحجوب من العلوم ، قدرة كبيرة ، وليس أمام الأمل في انتصارات الإنسان في هذا المجال حدود ولا سدود . .

فهو رغم حيرته وتردده في موضوع اللغة ، أوحى هي أم موضوعة؟ إلا أنه لايققد الأمل في أن يصل عقله يومًا ما إلى خاطر يحسم الأمر في أي من الاتجاهين اللذين يتنازعانه ويتجاذبان عقله ووجدانه ، فيعد القارئ بأنه " إن خطر خاطر فيما بعد ، يعلق الكف بإحدى الجهتين ويكفها عن صاحبتها ، قلنا به " (١) .

وعندما يتحدث عن حكمة العرب ، فإنه يقف الموقف المنطقي مع نفسه ، فإذا كان مجد هذه الحكمة إنما يرجع إلى علو شأن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٤٦ ،

العقل العربى ، فلابد لعقل الباحث من أن يصل إلى أغوار هذه الحكمة ويتكشف ما فيها من روعة وجمال ، وإذا كان يقف اليوم عاجزًا أمام بعض أسرار هذه الحكمة فلابد وأن يفتح له المستقبل هذه الأبواب ، فحكمة العرب كما يقول : « تشهد بها العقول ، وتناصر إليها أغراض ذوى التحصيل ، فما ورد على وجه يقبله القياس وتقتاد إليه دواعى النظر والإنصاف ، حمل عليها ، ونسبت الصنعة فيه إليها ، وما تجاوز ذلك فخفى لم تبأس النفس منه » (۱) .

فهذه الثقة التي يعطيها ابن جنى للنفس ، وإيمانه بقدرتها على اكتشاف ما هو « خفى » الآن ، إنما توحى إلينا ، هى كذلك ، بصدقه مع نفسه ، ومع المنهج الاعتزالي الذي استخدمه بعبقرية وحصافة عندما غزا به ـ على هذا النحو الذي أشرنا إليه ـ دراسة النحو العربي ، وقدم لنا كتابه القيم ( الخصائص ) تجسيدًا لهذا المنحى الدراسي في هذا الميدان (٢) .

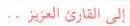
<sup>(</sup>١) المُصدر السابق ص ٥٥٧، ٥٥٩ .

<sup>(</sup>٢) عندماً كنت طالبًا في اليسانس الكلية دار العلوم ، كان مطلوبًا أن أقدم - في اعتدماً السنة ، بحثا في نحو اللغة العربية ... ولما كنت عزوفًا عن البحوث التقليدية ، التي لا إبداع فيها ولا فكر . كأعلب البحوث التي تقدم في مثل هذه الناسبات ، في النحو ، - فلقد حار عقلي : ماذا أكتب ؟ وقيم ؟ وكيف ؟؟ ... ثم تذكرت أنني قرأت للدكتور طه حسن ثناء على تفرد كتاب ( الخصائص ) لابن جني ، ووصفه بأنه أعظم ما كتب في فلسفة العربية ...

ولما كنت أعلم أن ابن جنى هو واحد من أعلام التبار العقلانى فى تراثنا العربى الإسلامى ، فلقد خطر بذهنى أن أبحث عن أثر منهجه العقلانى فى دراسانه للعربية ، كما تمثلت فى كتابه ( الخصائص ) . . فكانت هذه الدراسة ـ التي ين بدى القارئ ـ هى التي تقدمت بها « بحثًا » فى « أعمال السنة » عندما كنت طالبًا فى كلية دار العلوم .

## الفهوس

| مقدمة                         |                     | ٣  |
|-------------------------------|---------------------|----|
| الكوفة والبضرة : مدينتان ومد  | يان                 | V  |
| من هو ابن جني ؟؟              |                     | 11 |
| منهج البحث في ( الخصائص       |                     | ۲. |
| الخلق والإبداغ                |                     | 77 |
| الاستقلال في الرأي            |                     | Yo |
| مستوى البراهين النحوية ومكاه  | نحو من تصنيف العلوم | YV |
| النظرة الكلية                 |                     | ۳. |
| الاهتمام بالجزئيات            |                     | TT |
| اللفظ والمعنى أو الشكل والمضم |                     | 77 |
| البراعة في الجدل              |                     | ٤١ |
| اللغة أقديمة هي أم مخلوقة     |                     | ٤٤ |
| ما هو العامل ؟؟               |                     | ٥٢ |
| الثقة في الحضارة العربية      |                     | 20 |
| الإعان يقدرة النفس على اكتث   | المجهول             | 70 |



#### في هذه السلسلة الجديدة :

إذا كان «التنوير الغربي» هو تنوير علماني ، يستبدل العقل بالدين ، ويقيم قطيعة مع التراث ، .

فإن «التنوير الإسلامي» هو تنوير إلهي ، لأن الله والقرآن والرسول صلى الله عليه وسلم: أنوار ، تصنع للمسلم تنويرا إسلاميا متميزا ،

ولتقديم هذا التنوير الإسلامي للقراء ، تصدر هذه السلسلة ، التي يسهم فيها أعلام التجديد الإسلامي المعاصر :

- د . محمد عمارة
   المستشار طارق البشرى .
- د . حسن الشافعی
   د . محمد سليم العوا .
- ا . فهمى هويدى
   د . جمال الدين عطية .
- د . سيند دستوقى د . كمال الدين إمام .

وغيرهم من المفكرين الإسلاميين . .

إنه مشروع طموح ، لإنارة العقل بأنوار الإسلام .

الناشر

